# กรอบความคิด

สำหรับผู้นำฆราวาส

# มีส่วนร่วมในเรื่องราว ของพระเจ้า

Rob A. Fringer



Rob A. Fringer, เรียบเรียง



พระคัมภีร์บอกเราว่าผู้เชื่อเป็น "ปุโรหิต หลวง" (1 เปโตร 2:9) สิ่งนี้หมายความว่าคริสเตียน ทุกคนได้รับการทรงเรียกให้เข้าสู่พันธกิจและการเป็น ผู้นำในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง นี่ไม่ใช่เป็นเพียงสิทธิ พิเศษอันยิ่งใหญ่เท่านั้นแต่ยังเป็นความรับผิดชอบ อันหนักหน่วงด้วยเช่นกัน ชายและหญิงที่ปรารถนา จะรับใช้ในการเป็นผู้นำคริสตจักรในหน้าที่ใดหน้าที่หนึ่ง ต้องผ่านการอบรมขั้นพื้นฐานเพื่อให้แน่ใจว่าเขาเข้าใจ รากฐานแห่งความเชื่อของคริสตชนและเอกลักษณ์ ของความเป็นนาซารีนของเรา สิ่งนี้รวมถึงการมีความ รู้และการเห็นคุณค่าอย่างลึกซึ้งของพระคริสตธรรม

คัมภีร์ หลักศาสนศาสตร์ งานรับใช้ พันธกิจ ประวัติศาสตร์ และความบริสุทธิ์ "กรอบความคิดสหรับผู้นำ ฆราวาส" เป็นชุดบทเรียนที่ประกอบด้วยหนังสือหกเล่มซึ่งได้รับการออกแบบมาเพื่อให้ทำหน้าที่ดังกล่าวนั่นคือ การเตรียมผู้นำฆราวาสเพื่อพันธกิจในคริสตจักรไม่ว่าจะเป็นในระดับคริสตจักรท้องถิ่น ในระดับองค์การบริหาร หรือในระดับองค์การบริหารสากลก็ตาม หนังสือเล่มต่างๆ เหล่านี้จะมีผลกระทบสูงสุดเมื่อเราอ่าน ใคร่ครวญ ประยุกต์ใช้ และปรับให้เข้าบริบทด้วยการร่วมมือกับที่ปรึกษาผู้มีคุณสมบัติ

ยินดีต้อนรับเข้าสู่การเดินทางไปสู่การเปลี่ยนแปลงสภาพ

*มีส่วนในเรื่องราวของพระเจ้า* พระคัมภีร์มีความสำคัญอย่างที่สุดต่อความเชื่อของคริสเตียนและควรเป็น แหล่งแห่งการสำแดง สติปัญญา การสั่งสอน และการติดต่อสัมพันธ์กับพระเจ้า ถึงกระนั้น พระคัมภีร์ยังเป็น ที่เข้าใจผิด ตีความผิด และนำไปใช้ในทางที่ผิดอยู่อย่างต่อเนื่อง ด้วยเหตุนี้ จึงเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่งที่เราต้อง เข้าใจสิ่งที่เราเชื่อเกี่ยวกับพระคัมภีร์ในฐานะที่เป็นคริสเตียนและเป็นเวสเลียน หนังสือเล่มนี้ช่วยขยายความ แนวคิดที่ยุ่งยากเกี่ยวกับสิทธิอำนาจและการดลใจของพระคัมภีร์ หนังสือเล่มนี้แนะแนวการอ่านเรื่องราว สำคัญในพระคัมภีร์ในเชิงศาสนศาสตร์โดยสังเขปพร้อมกับให้รากฐานและแบบอย่างสำหรับการตีความและ การประยุกต์ใช้พระคัมภีร์อย่างมีประสิทธิภาพ

Rob A. Fringer, PhD อาจารย์และวิทยากรหลักในสาขาวิชา Biblical Studies และ Biblical Language แห่ง วิทยาลัยศาสนศาสตร์นาชารีน (NTC) ในเมืองบริสเบน ประเทศออสเตรเลีย ท่านเป็นผู้รับใช้สถาปนาในคริสตจักรนา ชารีนและมีประสบการณ์ในงานอภิบาลด้านการสร้างสาวกกับเยาวชนและผู้ใหญ่และการประกาศกับชุมชนเป็นเวลา 15 ปี ท่านเป็นผู้ร่วมเขียนหนังสือเรื่อง Theology of Luck: Fate, Chaos, and Faith และ The Samaritan Project ซึ่งจัดพิมพ์โดยสำนักพิมพ์ Beacon Hill Press แห่งเมืองแคนซัสซิตี้ ท่านสมรสกับคุณเวเนซา และมีบุตรสาวหนึ่งคน (เชียร์รา) และบุตรชายหนึ่งคน (เบรนเดน)

### GLOBAL NAZARENE PUBLICATONS





# มีส่วนร่วมในเรื่องราว ของพระเจ้ า

(Engaging the Story of God)



Rob A. Fringer, เรียบเรียง

# มีส่วนร่วมในเรื่องราว ของพระเจ้า

Rob A. Fringer



Global Nazarene Publications

<mark>มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า</mark> สงวนลิขสิทธิ์ 2019 ร๊อบ เอ. ฟริงเจอร์

ISBN 978-616-93394-4-1

#### จัดพิมพ์โดย : มูลนิธินาซารีนทอแสงธรรม 25 หมู่ 9 ตำบลสันมหาพน อำเภอแม่แตง จังหวัดเชียงใหม่

วรรณกรรมนาซารีน เรียบเรียง สุวิทย์ อมรกุลสวัสดิ์ รูปเล่ม

ห้ามจัดพิมพ์หนังสือเล่มนี้หรือส่วนหนึ่งส่วนใดของหนังสือเล่มนี้ซ้ำ หรือเก็บไว้ใน ระบบเพื่อนำกลับมาใช้ใหม่ หรือถ่ายทอดด้วยรูปแบบอื่นใด เช่น ด้วยเครื่องมือ อิเล็กทรอนิกส์ เครื่องกล การถ่ายสำเนา การบันทึกหรือด้วยวิธีการหนึ่งใดเหล่านี้ โดยมิได้รับอนุญาตจากผู้จัดพิมพ์อย่างเป็นลายลักษณ์อักษร ยกเว้นเฉพาะกับการ อ้างอิงโดยย่อในบทวิจารณ์ที่มีการตีพิมพ์

ข้ออ้างอิงพระคัมภีร์ทั้งหมดที่ใช้ในหนังสือเล่มนี้นำมาจาก พระคริสตธรรมคัมภีร์ไทยฉบับ 1971 จัดพิมพ์โดยสมาคมพระคริสตธรรมไทย สงวนลิขสิทธิ์ใช้โดยได้รับอนุญาตจากสมาคมพระคริสตธรรมไทย

พิมพ์ครั้งที่ 1, เซียงใหม่ : ฮากิออส พับลิซซิ่ง จำนวน 300 เล่ม ราคาเล่มละ 100 บาท สารบัญ

| <b>แนะนำหนังสือชุด</b> "กรอบความคิดสำหรับผู้นำฆราวาส"  |    |
|--------------------------------------------------------|----|
| คำปรารภ                                                |    |
| บทที่ 1:                                               |    |
| แนะนำเรื่องราวของพระเจ้า                               | 9  |
| บทที่ 2:                                               |    |
| เข้าใจเรื่องราวของพระเจ้า                              | 13 |
| บทที่ 3:                                               |    |
| เรื่องราวของพระเจ้าในพระคัมภีร์เดิม                    | 29 |
| บทที่ 4:                                               |    |
| เรื่องราวของพระเจ้าในพระคัมภีร์ใหม่                    | 49 |
| บทที่ 5:                                               |    |
| ตีความเรื่องราวของพระเจ้า                              | 63 |
| บทที่ 6:                                               |    |
| สานต่อเรื่องราวของพระเจ้า                              | 87 |
| คำแนะนำสำหรับการอ่านเพิ่มเติม                          | 91 |
| ภาคผนวก 1: ข้อแนะนำโดยย่อสำหรับการตีความหมายพระคัมภีร์ | 93 |
| ภาคผนวก 2: เว็บไซด์ออนไลน์ที่เชื่อถือได้               | 97 |
| หมายเหตุ                                               | 99 |



พระคัมภีร์บอกเราว่าผู้เชื่อเป็น "ปุโรหิตหลวง" (1 เปโตร 2:9) สิ่งนี้ หมายความว่าคริสเตียนทุกคนได้รับการทรงเรียกให้เข้าสู่พันธกิจและการเป็นผู้นำ ในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง นี่ไม่ใช่เป็นเพียงสิทธิพิเศษอันยิ่งใหญ่เท่านั้น แต่ยังเป็น ความรับผิดชอบอันหนักหน่วงด้วยเช่นกัน ชายและหญิงที่ปรารถนาจะรับใช้ใน การเป็นผู้นำคริสตจักรในหน้าที่ใดหน้าที่หนึ่ง ต้องผ่านการอบรมขั้นพื้นฐานเพื่อให้ แน่ใจว่าเขาเข้าใจรากฐานแห่งความเชื่อของคริสตชนและเอกลักษณ์ของความ เป็นนาซารีนของเรา สิ่งนี้รวมถึงการมีความรู้และการเห็นคุณค่าอย่างลึกซึ้งของ พระคริสตธรรมคัมภีร์ หลักศาสนศาสตร์ งานรับใช้ พันธกิจ ประวัติศาสตร์ และความ บริสุทธิ์ "กรอบความคิดสำหรับผู้นำฆราวาส" เป็นชุดบทเรียนที่ประกอบด้วยหนังสือ หกเล่มซึ่งได้รับการออกแบบมาเพื่อให้ทำหน้าที่ดังกล่าว นั่นคือ การเตรียมผู้นำ ฆราวาสเพื่อทำพันธกิจในคริสตจักรไม่ว่าจะเป็นในระดับคริสตจักรท้องถิ่น ในระดับ องค์การบริหาร หรือในระดับองค์การบริหารสากลก็ตาม หนังสือเล่มต่างๆ เหล่านี้ จะมีผลกระทบสูงสุดเมื่อเราอ่าน ใคร่ครวญ ประยุกด์ใช้ และปรับให้เข้าบริบท ในความร่วมมือกับที่ปรึกษาผู้มีคุณสมบัติ

> ยินดีต้อนรับเข้าสู่การเดินทางไปสู่การเปลี่ยนแปลงสภาพ มีส่วนในเรื่องราวของพระเจ้า เจาะลึกหลักศาสนศาสตร์สายเวสเลียน ประมวลศาสนศาสตร์ของพันธกิจและภาวะผู้นำ เข้าสู่พันธกิจของพระเจ้า สำแดงออกถึงอัตลักษณ์นาซารีน เปิดรับหลักคำสอนเรื่องความบริสุทธิ์

## คำปรารภ

"กรอบความคิดสำหรับผู้นำฆราวาส" เป็นชุดบทเรียนของหนังสือหกเล่มซึ่ง ออกแบบไว้เพื่อเตรียมผู้คนที่เป็นฆราวาสในธรรมเนียมคริสตจักรแห่งความบริสุทธิ์ ตามแนวเวสเลียนให้พร้อมสำหรับงานรับใช้และเพื่อเตรียมผู้นำให้กับคริสตจักรท้อง ถิ่น คริสตจักรนาซารีนให้คำนิยามของคำว่า "คริสตจักร" ไว้ดังนี้ คริสตจักรคือ...

กลุ่มคนที่พบปะกันเป็นประจำเพื่อการเลี้ยงดูฝ่ายวิญญาณ การนมัสการ หรือการสั่งสอนในเวลาและสถานที่ซึ่งแจ้งให้ทราบ และระบุผู้นำไว้อย่างชัดเจนและอยู่ในแนวเดียวกันกับ พันธกิจและคำสอนของคริสตจักรนาซารีน คนกลุ่มนี้ได้รับการรับรองให้เป็นคริสตจักรและอยู่ในรายงาน ด้านสถิติขององค์การบริหารและองค์การบริหารสากลของคริสตจักร (หัวใจสำคัญของนาซารีน-Nazarene Essentials)

คำนิยามนี้อยู่บนพื้นฐานของศาสนศาสตร์ตามหลักพระคัมภีร์รวมทั้งวิธี ปฏิบัติของคริสตจักรในยุคแรก ความเป็นคริสตจักรไม่ควรถูกจำกัดอยู่กับตัวอาคาร รูปแบบใดโดยเฉพาะหรือไม่ควรเกี่ยวข้องกับตัวอาคารเลย คริสตจักรสามารถพบปะ กันได้ทุกเวลาและทุกสถานที่ ในบริบทแห่งศตวรรษที่ 21 ของเราคำนิยามของ คำว่า "คริสตจักร" คำนี้ควรหนุนใจและปล่อยให้ผู้คนที่เป็นฆราวาสใช้ชีวิตตาม การทรงเรียกและใช้ของประทานของตนออกมา กล่าวคือ ผู้นำของคริสตจักรไม่ ได้ถูกจำกัดอยู่กับผู้รับใช้สถาปนา นับจากปฐมกาลพระเจ้าทรงใช้ทั้งชายและหญิง คนหนุ่มและคนแก่ คนมีการศึกษาและไร้การศึกษา คนร่ำรวยและยากจนเพื่อทำ พันธกิจของพระองค์ให้สำเร็จในโลก

*คู่มือคริสตจักรนาซารีน* (ย่อหน้า 503-503.9) กำหนดให้ผู้รับใช้ฆราวาส ทั้งเพศชายและเพศหญิงรับใช้ในการเป็นผู้นำภายใต้การกำกับดูแลของศิษยาภิบาล และคณะกรรมการคริสตจักรหรือประธานองค์การบริหารและคณะกรรมการที่ปรึกษา องค์การบริหาร อย่างไรก็ตาม ก่อนที่สิ่งนี้จะเกิดขึ้น ผู้รับใช้ฆราวาสต้องเข้าใจอย่าง ชัดเจนว่าเราคือใคร เราเชื่ออะไร และวิธีปฏิบัติบางอย่างที่จะชี้นำการทำพันธกิจกับผู้คน นับจากวันเริ่มต้นคริสตจักรนาซารีนมีชื่อเสียงในเรื่องความใจกว้างด้าน ศาสนศาสตร์ คติพจน์สองข้อต่อไปนี้แสดงให้เห็นถึงจิตวิญญาณดังกล่าวของเรา นั่น ้คือ "ในสิ่งที่เป็นหัวใจสำคัญ จงรักษาความเป็นหนึ่ง ในสิ่งที่ไม่ใช่หัวใจสำคัญ จงให้ เสรีภาพ และในสิ่งสารพัด จงสำแดงความรัก" และ "ถ้าหัวใจของท่านเป็นเหมือน หัวใจของข้าพเจ้า จงยื่นมือของท่านมาให้กับข้าพเจ้าเถิด" ดังนั้นจึงเป็นสิ่งสำคัญ ที่ผู้รับใช้ฆราวาสจะเข้าใจความเชื่อหลักและข้อแตกต่างของเรา (ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่ สามารถต่อรองได้ อย่างเช่น ความเข้าใจด้านศาสนศาสตร์ของเราเรื่องพระเจ้าและ พระคริสตธรรมคัมภีร์ การเน้นหนักของเราเรื่องความบริสุทธิ์ตามแนวเวสเลียน และ การสถาปนาผู้หญิงให้เป็นผู้รับใช้ เป็นต้น) ตลอดจนในด้านอื่นๆ ที่เราอาจเปิดรับ การดีความหมายและความเห็นที่หลากหลาย (เช่น รูปแบบของพิธีบัพดิศมา ความ เข้าใจของเราเกี่ยวกับวิธีการที่พระเจ้าทรงสร้างจักรวาล การรักษาบำบัดของพระเจ้า รรรมชาติและช่วงเวลาแห่งการเสด็จกลับมาครั้งที่สองของพระคริสต์ และโครงสร้าง ของคริสตจักร)

"กรอบความคิดสำหรับผู้นำฆราวาส" ได้รับการออกแบบไว้เพื่อชี้นำ ฆราวาสที่ผ่านหลักสูตรการศึกษาของผู้รับใช้ซึ่งได้รับการรับรองเพื่อนำพันธกิจด้าน ต่าง ๆ ในคริสตจักรนาซารีน บทเรียนชุดนี้มีประโยชน์เป็นพิเศษในบริบทที่ไม่มีผู้รับ ใช้สถาปนาที่จะก่อตั้งหรือนำคริสตจักรแห่งใหม่หรือกำกับดูแลคริสตจักรที่มีอยู่แล้ว เมื่อสำเร็จหลักสูตรการเรียนนี้แล้วคนเหล่านี้จะได้รับประกาศนียบัตรผู้รับใช้ฆราวาส จากคณะกรรมการคริสตจักรหรือคณะกรรมการที่ปรึกษาขององค์การบริหารภายใต้ คำแนะนำของผู้รับใช้สถาปนาของคริสตจักรนาซารีน

จอห์น มัวร์

ผู้ประสานงานการพัฒนา / การศึกษาของผู้รับใช้ประจำภาคพื้นเอเชีย-แปซิฟิก ผู้ประสานงานยุทธศาสตร์ประจำภูมิภาคออสเตรเลีย/นิวซีแลนด์

# บทที่ 1

# แนะนำเรื่องราวของพระเจ้า

พระคัมภีร์เป็นหนังสือที่ได้รับความนิยมมากที่สุดในประวัติศาสตร์ พระ คัมภีร์เป็นหนังสือเล่มแรกที่ผลิตออกมาจากแท่นพิมพ์พร้อมกับได้รับการแปลและ การดีพิมพ์มากกว่าหนังสือเล่มใดในโลก อย่างไรก็ตาม สำหรับคริสเดียน พระคัมภีร์ เป็นมากกว่าหนังสือ เนื่องจากพระคัมภีร์เป็นพระคำของพระเจ้า แม้คริสเดียนส่วน ใหญ่จะเห็นว่าคำกล่าวอ้างนี้เป็นสิ่งที่ถูกต้อง แต่บ่อยครั้งที่ความจริงข้อนี้ชับซ้อนเกิน กว่าที่เราจะยอมรับได้ และผลเสียอาจเกิดขึ้นได้ถ้าคำกล่าวอ้างดังกล่าวไม่ได้รับการ ตรวจสอบและไม่เป็นที่เข้าใจอย่างถูกต้อง คำถามมากมายผุดขึ้นมาในความคิด เช่น "พระคำของพระเจ้า" หมายถึงอะไร คริสเตียนทุกคนเห็นพ้องกันกับความหมายนี้ หรือไม่ พระคัมภีร์มีสิทธิอำนาจจริงหรือ ถ้ามีจริง สิทธิอำนาจนั้นมาจากไหน พระ คัมภีร์ได้รับการดลใจอย่างไร และเป็นไปได้หรือไม่ที่จะเคารพนับถือพระคัมภีร์มาก เกินไป เป็นต้น เนื่องจากพระคัมภีร์มีความสำคัญอย่างยิ่งเราจึงต้องขยันหมั่นเพียร ในการสำรวจสิ่งที่เราเชื่อเกี่ยวกับหนังสือเล่มนี้และเหตุผลที่เราเชื่อ คริสเตียนไม่ควร กลัวที่จะตรวจสอบความเชื่อของตนเพื่อให้เข้าใจความเชื่อนั้นในระดับที่ลึกซึ้งมาก ยิ่งขึ้นและเพื่อกลั่นกรองความเชื่อนั้นเมื่อจำเป็น การตรวจสอบอย่างพินิจพิเคราะห์ (อย่างถ่องแท้หรืออย่างทะลุปรุโปร่ง) นี้จะสร้างความแข็งแกร่งให้กับความเชื่อของ

้เราและช่วยเราให้สามารถพูดด้วยความมั่นใจและความน่าเชื่อถือมากยิ่งขึ้น

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

นอกเหนือจากการศึกษาและการยอมรับในสิ่งที่เราเชื่อเกี่ยวกับบทบาทของ พระคัมภีร์แล้วการที่เราทำความเข้าใจวิธีการอ่านและการตีความหมายพระคัมภีร์ ถือเป็นสิ่งสำคัญด้วยเช่นกัน พระคัมภีร์ประกอบด้วยหนังสือต่างๆ 66 เล่ม โดย แต่ละเล่มจะมีข้อมูลทางประวัติศาสตร์ โครงสร้างวรรณกรรม และจุดประสงค์ของ ดนเอง นอกจากนี้หนังสือเล่มต่างๆ เหล่านี้ได้รับการคัดเลือก การยืนยัน การจัด ลำดับ และการตีความหมายโดยคริสตจักรทั่วโลก ฉะนั้นหนังสือเหล่านี้จึงมีความ สำคัญทางด้านศาสนศาสตร์ในตัวเองและในภาพรวม เมื่อเราอ่านพระคัมภีร์เรากลาย เป็นส่วนหนึ่งของบางสิ่งที่ยิ่งใหญ่กว่าตัวเราและนี่ควรทำให้เราหยุดคิด เราต้องการ ให้เกียรติหนังสือแต่ละเล่มรวมทั้งเรื่องราวทางด้านศาสนศาสตร์ของพระคัมภีร์โดย ภาพรวมในการตีความหมายของเรา สิ่งนี้ทำให้เราต้องเอาจริงเอาจังกับการตีความ หมายพระคัมภีร์และปรับให้เข้ากับพระสุรเสียงของพระวิญญาณที่ทรงทำการอยู่ใน พระกายของพระคริสต์ผ่านกระบวนการนี้ เพื่อจะทำสิ่งนี้อย่างได้ผล เราต้องรู้ถึง แนวทางต่างๆ ของการมีส่วนร่วมกับพระคัมภีร์ในระดับที่ลึกซึ้งมากยิ่งขึ้นและรู้จัก วิธีการดูพระคัมภีร์จากหลากหลายมุมมอง

กรอบความคิด (หรือธรรมเนียม) ทางด้านศาสนศาสตร์ของเราเองกลาย เป็นปัจจัยสำคัญในการศึกษาพระคัมภีร์และเราต้องทราบถึงหลุมพรางของกรอบ ดังกล่าวด้วยเช่นกัน ถ้าเรายึดติดกับกรอบนั้นมากเกินไปหรือถ้าเราใช้กรอบนั้น เพียงอย่างเดียวในการตีความหมาย ถึงกระนั้นก็ตามเราต้องรู้เช่นกันว่ากรอบความ คิดด้านศาสนศาสตร์ของเรามีความสำคัญและมีอิทธิพลต่อความเข้าใจของเราใน เรื่องพระเจ้าและกิจการของพระเจ้าในโลก กรอบนี้สร้างความเข้าใจของเราใน เรื่องพระเจ้าและกิจการของพระเจ้าในโลก กรอบนี้สร้างความเข้าใจของเราในเรื่อง บทบาทของพระคัมภีร์และวิธีการตีความหมายพระคัมภีร์ของเรา พระคัมภีร์เป็น พื้นฐานสำหรับหลักศาสนศาสตร์ของเรา แต่บ่อยครั้งหลักศาสนศาสตร์ของเราจะ ควบคุมการตีความหมายของเราต่อตอนหนึ่งตอนใดของพระคัมภีร์ แทนที่จะซ่อน จากสถานการณ์ลำบากนี้ เราต้องยอมรับทั้งสองอย่าง กล่าวคือ พระคัมภีร์และหลัก ศาสนศาสตร์ต้องยอมรับบทบาทของกันและกัน นอกจากนี้ เราจะเห็นว่าเหตุผลและ ประสบการณ์มีส่วนสำคัญเช่นกันต่อวิธีการที่เราตีความพระคัมภีร์

จุดประสงค์ของหนังสือเล่มนี้มุ่งที่จะนำเราให้เข้าไปสู่ความเข้าใจที่ลึกซึ้ง มากยิ่งขึ้นเรื่องพระคัมภีร์ เรื่องราวอันยิ่งใหญ่ของพระคัมภีร์ และการตีความหมาย

แนะนำเรื่องราวของพระเจ้า

พระคัมภีร์ ตลอดหนังสือเล่มนี้จะมีการแนะนำแนวคิดทางด้านเทคนิคอันท้าทาย มากมายที่อาจขยายความคิดของเรา เราควรมองว่านี่เป็นสิ่งที่ดีเพราะเป็นส่วนหนึ่ง ของขั้นตอนแห่งการเจริญเติบโตในความเชื่อศรัทธาแบบคริสตชนของเราและเติบโต อย่างลึกซึ้งมากยิ่งขึ้นในความรู้และความรักของเราที่มีต่อพระเจ้า

### คำถามเพื่อการอภิปราย

- 1. คุณหมายถึงอะไรเมื่อคุณพูดว่าพระคัมภีร์เป็นพระคำของพระเจ้า
- 2. อะไรคือผลดีและผลเสียของการยอมให้เบื้องหลังทางด้านศาสนศาสตร์ของ คุณมีอิทธิพลต่อวิธีการที่คุณอ่านและเข้าใจพระคัมภีร์

# บทที่ 2

# เข้าใจเรื่องราวของพระเจ้า

เราใช้คำศัพท์ที่มีน้ำหนักและมีความสำคัญหลายคำเพื่อจะพูดถึงพระคัมภีร์ เราพูดถึง*สิทธิอำนาจ*ของพระคัมภีร์ *การดลใจ*ของพระคัมภีร์ และลักษณะ*ไร้ข้อผิด* หรือ*ไม่ผิดพลาด*ของพระคัมภีร์ ศัพท์เหล่านี้ไม่ได้มีความหมายเดียวโดดๆ แต่มี ความหมายกว้างมาก ในบทนี้เราจะสำรวจคำศัพท์เหล่านี้ในเชิงลึกยิ่งขึ้น จุดมุ่งหมาย ที่นี่ไม่ใช่เพื่อจะกำหนดความหมายที่ชัดแจ้งความหมายเดียว แต่เราต้องการ จะเข้าใจความซับซ้อนของภาษาดังกล่าวโดยเฉพาะอย่างยิ่งในส่วนที่เกี่ยวข้องกับ สิ่งที่ศักดิ์สิทธิ์อย่างพระคำของพระเจ้า การฝึกฝนในช่วงเริ่มต้นนี้มีความสำคัญมาก

เพราะสิ่งนี้จะช่วยเตรียมความพร้อมให้เราในการค้นหาความหมายในพระคัมภีร์ เมื่ออธิบายความหมายเราต้องระลึกถึงบทบาทของบริบทในการกำหนด ความหมาย จำไว้ว่าถ้อยคำมีความหมายในบริบท' และบริบทไม่ได้ถูกจำกัดอยู่กับ วรรคตอนในหน้านั้น เป็นสิ่งสำคัญที่จะรู้ว่าใครพูด พูดเมื่อไหร่ ทำไมถึงพูด พูดกับใคร พูดในวัฒนธรรมแบบไหน และประสบการณ์ของคนเหล่านั้นซึ่งมีอิทธิพลต่อวิธีการ ที่เขาพูด สิ่งนี้ไม่ใช่เป็นการพูดว่าความหมายเป็นสิ่งที่ไม่สามารถค้นพบได้หรือไม่ใช่ ว่าความหมายทั้งหมดขึ้นอยู่กับบุคคลซึ่งเปลี่ยนแปลงไปจากคนหนึ่งไปสู่อีกคนหนึ่ง แต่เป็นสิ่งที่เดือนให้ทราบว่าความหมายที่มีพื้นฐานอยู่บนความสัมพันธ์นั้นเป็น อย่างไร สาเหตุก็เพราะเราเป็นสิ่งมีชีวิตที่มีความสัมพันธ์ซึ่งถูกสร้างขึ้นโดยพระเจ้า ผู้ทรงมีความสัมพันธ์ เมื่อเรามองไม่เห็นความจริงข้อนี้และพยายามทำให้ทุกอย่าง กลายเป็นสูตรที่เกี่ยวกับรูปธรรม เราก็จะพลาดโอกาสของการสำรวจที่น่าตื่นเต้น และพลาดการเจริญเติบโตในเรื่องความสัมพันธ์

### สิทธิอำนาจของพระคัมภีร์

คำว่า "สิทธิอำนาจ" อาจมีความหมายแฝงทั้งที่เป็นบวกและเป็นลบก็ได้ เรายอมรับว่าแนวคิดเรื่องสิทธิอำนาจนั้นซับซ้อนเพียงใดเมื่อเราคิดถึงผู้นำของ โลกหลายคนทั้งหญิงและซายเหล่านั้นบางคนใช้สิทธิอำนาจของตนเพื่อควบคุมและ จัดการเพื่อทำให้ตนมีอำนาจ เงินทอง และเกียรติยศมากขึ้น คนอื่น ๆ ใช้สิทธิอำนาจ ของตนต่อสู้เพื่อเสรีภาพ ความยุติธรรม และความเท่าเทียมและเพื่อให้อำนาจกับ คนอื่นตัดสินใจด้วยตนเอง

คริสเตียนมีความโน้มเอียงที่จะยอมรับสิทธิอำนาจของพระคัมภีร์โดยไม่มี ความลังเลมากนัก คริสเตียนส่วนใหญ่เห็นพ้องกันว่าพระคัมภีร์มีสิทธิอำนาจเชื่อถือ ได้บนพื้นฐานของความเชื่อของเขาที่ว่าพระคัมภีร์เป็นพระวจนะของพระเจ้า แต่ก็ ยังต้องมีการตั้งคำถามว่า "เมื่อเราพูดว่าพระคัมภีร์มีสิทธิอำนาจเชื่อถือได้นั้น เราหมายถึงอะไร" คำตอบของเราต่อคำถามนี้มีความเกี่ยวพันกับแนวทางการ ดำเนินชีวิตของเราและวิธีการที่เราปฏิบัติกับคนอื่น ถ้าเราไม่ระมัดระวัง พระคัมภีร์ อาจกลายเป็นเครื่องมือที่ถูกใช้เพื่อควบคุมผู้คนและสถานการณ์<sup>2</sup> และสิทธิอำนาจที่ พระคัมภีร์มีอยู่นั้นอาจสูญหายไปในที่สุด

เป็นสิ่งสำคัญที่จะแยกความแตกต่างระหว่าง "พระคัมภีร์ที่เป็นสิทธิอำนาจ" กับ "พระคัมภีร์ที่เป็นการเปิดเผยถึงสิทธิอำนาจ" ความแตกต่างนี้อาจดูเล็กน้อย แต่มีความหมายอย่างมากซึ่งบ่อยครั้งเราไม่ได้ตระหนัก "พระคัมภีร์ที่เป็นสิทธิ อำนาจ" มองว่าพระคัมภีร์เป็นหนังสือที่ไร้ชีวิตซึ่งคล้ายกับเป็นพจนานุกรมหรือ สารานุกรมที่เป็นแหล่งข้อมูลให้กับเรา มุมมองแบบนี้เห็นว่าพระคัมภีร์คือจุดหมาย ปลายทางในตัวเอง บ่อยครั้งเราพบว่าตัวเราเองวางพระคัมภีร์ไว้บนหิ้งพร้อม กับกราบใหว้หนังสือเล่มนี้ ฉะนั้นเราจึงรู้สึกอารมณ์เสียเมื่อผู้คนไม่ให้เกียรติพระ คัมภีร์ด้วยการวางพระคัมภีร์ไว้บนพื้นหรือเขียนบางสิ่งบางอย่างลงไปในพระคัมภีร์ เราอาจปกป้องพระคัมภีร์ฉบับแปลบางฉบับอย่างเอาเป็นเอาตายว่าเป็นฉบับที่ "ถูกต้อง" ในอีกด้านหนึ่ง "พระคัมภีร์ที่เป็นการเปิดเผยถึงสิทธิอำนาจ" มองว่า พระคัมภีร์เป็นเรื่องราวที่มีพลังอำนาจเกี่ยวกับพระเจ้าและประชากรของพระองค์ ซึ่งเปลี่ยนแปลงเราให้มีชีวิตอยู่ภายใต้สิทธิอำนาจนั้นและดำเนินชีวิตที่สำแดง ให้เห็นถึงสิทธิอำนาจของพระเจ้าในชีวิตเรา มุมมองแบบนี้เห็นว่าพระคัมภีร์เป็น เครื่องมือที่นำไปสู่จุดหมาย ซึ่งจุดหมายปลายทางนี้ได้แก่การสำแดงของพระเจ้า และพระประสงค์ของพระองค์

เราต้องจำไว้ว่าพระเยซูคริสต์ทรงเป็นพระวาทะที่ดำรงอยู่ (เป็น "โลโกส" ที่เราอ่านพบในยอห์นบทที่ 1) ซึ่งเสด็จมารับสภาพเป็นเนื้อหนัง (การรับสภาพ เป็นมนุษย์) เพื่อเปิดเผยพระบิดาให้โลกรู้จัก (ยอห์น 14:6-11) และเพื่อประทาน พระวิญญาณบริสุทธิ์ให้เป็นองค์ผู้ช่วยแก่ผู้เชื่อ (ยอห์น 14:25-27; 16:7-15) ด้วยเหตุนี้ พระคริสต์จึงทรงเป็นการเปิดเผยที่เต็มไปด้วยสิทธิอำนาจของพระเจ้า ดรีเอกานุภาพ (พระบิดา พระบุตร และพระวิญญาณบริสุทธิ์) พระคัมภีร์มีสิทธิ อำนาจตรงที่ว่าพระคัมภีร์เป็นพยานถึงพระเจ้า<sup>3</sup> ความสัมพันธ์ของเราต้องไม่เป็น ความสัมพันธ์กับหนังสือ ไม่ว่าหนังสือเล่มนั้นจะศักดิ์สิทธิ์เพียงใดก็ตาม ตรงกันข้าม เราได้รับการทรงเรียกให้เข้ามามีความสัมพันธ์กับพระเจ้าผู้ทรงพระชนม์อยู่และ พระคัมภีร์ซึ่งได้รับการทำให้กระจ่างโดยพระวิญญาณบริสุทธิ์คือเครื่องมือเบื้องต้น (แต่ไม่ใช่เป็นเพียงเครื่องมือเดียวที่มีอยู่) ที่ทำให้เรารับรู้เข้าใจ และมีประสบการณ์กับ พระเจ้าองค์นี้ ถ้าเราจริงจังเกี่ยวกับความสัมพันธ์กับพระเจ้า เราต้องจริงจังเกี่ยวกับ การใช้เวลาในพระคำของพระเจ้าและมุ่งที่จะเข้าใจสิ่งที่พระคัมภีร์สื่อสารเกี่ยวกับ พระเจ้าอย่างขยันหมั่นเพียรและด้วยใจอธิษฐาน เราต้องจำไว้เช่นกันว่าสิ่งที่มี สิทธิอำนาจไม่ใช่การดีความหมายของมนุษย์เรา

ประเด็นสุดท้ายนี้มีความสำคัญมากและควรทำให้เราหยุดคิดเมื่อเรา ยืนกรานถึงการตีความหมายของเราเกี่ยวกับพระคัมภีร์ตอนหนึ่งตอนใด อัครทูต เปโตรกล่าวว่า "ท่านทั้งหลายต้องเข้าใจข้อนี้ก่อน คือผู้หนึ่งผู้ใดจะตีความหมาย คำของผู้เผยพระวจนะในพระคัมภีร์เอาเองไม่ได้" (2 เปโตร 1:20) เมื่ออ่าน และตีความพระคัมภีร์ เราต้องรู้ถึงความสำคัญของการมีเครื่องป้องกันหลาย ๆ อย่าง ประการแรก พระวิญญาณบริสุทธิ์ทรงเป็นผู้นำเรา เมื่อเรามุ่งที่จะเข้าใจสิ่ง ที่พระเจ้ากำลังเปิดเผยกับเราผ่านทางพระวจนะ (1 โครินธ์ 2:10-16; 2 เปโตร 1:21) สำหรับคริสเตียนการอ่านและการตีความหมายพระคัมภีร์ถือเป็นกิจกรรม ฝ่ายวิญญาณและพระวิญญาณทรงสามารถช่วยแม้กระทั่งผู้เชื่อใหม่ล่าสุดให้เข้าใจ และประยุกต์ใช้ความจริงที่ถูกเปิดเผย⁴

อย่างไรก็ตาม เราตระหนักเช่นกันว่าพระวิญญาณบริสุทธิ์ไม่ได้เป็นของ บุคคลหนึ่งบุคคลใด แต่เป็นของกลุ่มคนที่เป็นผู้เชื่อทั้งมวลซึ่งได้แก่คริสตจักร (โรม 8:1-17; 2 โครินธ์ 12:4-11) ด้วยเหตุนี้ ประการที่สอง การมีส่วนร่วมของ ธรรมิกชน (คอมมูนิโอ แซงโตรัม) ในอดีต ในปัจจุบัน และในอนาคตจึงเป็นเครื่อง ป้องกันอีกอย่างหนึ่ง เราไม่ได้เป็นเจ้าของพระวิญญาณบริสุทธิ์และเราก็ไม่ได้เป็น เจ้าของการเปิดเผยของพระเจ้าเช่นกัน ด้วยเหตุนี้ เราควรเชิญชวนผู้อื่นในชุมชน คริสเตียนให้มาประเมิน ท้าทาย และยืนยันการอ่านพระคัมภีร์ของเรา

ประการที่สาม พระคัมภีร์เป็นเครื่องป้องกันตัวเอง การตีความหมาย ของเราควรเชื่อมโยงกับภาพของพระเจ้าที่เกิดขึ้นจากการสำแดงของพระเจ้าใน พระคริสต์ตามที่พระคัมภีร์ทั้งหมดเป็นพยานถึง ในเรื่องนี้เราต้องจำไว้ว่าหนังสือ เล่มต่างๆ ของพระคัมภีร์ถูกเขียนขึ้นในห้วงเวลาที่ห่างไกลกันมากและจำไว้ว่า บริบทและประสบการณ์ที่หลากหลายของผู้เขียนและผู้อ่านส่งผลให้เกิดความ หลากหลาย ถึงกระนั้น แม้ในความหลากหลายดังกล่าว ก็ยังมีความเชื่อมโยงกัน ในเรื่องราวที่โดยภาพรวมเกี่ยวกับพระเจ้าและพระราชกิจของพระองค์

### การดลใจของพระคัมภีร์

คำว่า "การดลใจ" มาจากภาษาละตินที่แปลว่า "หายใจเข้า" เมื่อเราคิดเรื่อง การดลใจของพระคัมภีร์บ่อยครั้งเรามักคิดถึงถ้อยคำจาก 2 ทิโมธี 3:16-17 ที่ว่า "พระคัมภีร์ทุกตอนได้รับการดลใจจากพระเจ้า(*ธีออ นูสธอส แปลว่า "หายใจออก*") และเป็นประโยชน์ในการสอน การตักเตือนว่ากล่าว การแก้ไขสิ่งผิดและการอบรม ในความชอบธรรมเพื่อคนของพระเจ้าจะมีความสามารถและพรักพร้อมเพื่อการดี ทุกอย่าง" เมื่อถ้อยคำเหล่านี้ถูกเขียนขึ้น ผู้คนในยุคนั้นกำลังอ้างอิงถึงพระคัมภีร์เดิม เนื่องจากในตอนนั้นการเขียนพระคัมภีร์ใหม่ยังไม่ครบถ้วนสมบูรณ์ และหนังสือ เล่มต่างๆ ที่เขียนขึ้นยังไม่มีสิทธิอำนาจอย่างกว้างขวางในคริสตจักร ด้วยเหตุนี้ ถ้อยคำของเปาโลจึงเป็นช่องทางหนึ่งของความเข้าใจโดยทั่วไปเรื่องความจริงแห่ง การดลใจของพระคัมภีร์ของพระเจ้า อย่างไรก็ตาม เราไม่ควรใช้ข้อนี้เพื่อโต้แย้ง ว่าหนังสือ 66 เล่มของเราในปัจจุบัน ถูกเขียนขึ้นด้วยพระหัตถ์ของพระเจ้าหรือ เน้นหนักถึงสิทธิอำนาจของพระคัมภีร์มากจนเกินควร

ในฐานะคริสเตียน คำถามที่เรามุ่งที่จะตอบ ไม่ใช่คำถามที่ว่าพระคัมภีร์ ได้รับการดลใจหรือไม่ เราเชื่อว่าพระคัมภีร์ได้รับการดลใจ แต่เราต้องการทำความ เข้าใจถึงวิธีการที่พระเจ้าทรงดลใจถ้อยคำของพระคัมภีร์ มีทฤษภูมากมายในเรื่อง การดลใจซึ่งส่วนใหญ่แตกต่างกันในส่วนที่เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่างพระเจ้า ้กับผู้เขียนที่เป็นมนุษย์ ด้านหนึ่งคือทัศนะต่างๆ ที่เน้นหนักอย่างมากถึงความเป็น ผู้เขี้ยนของพระเจ้า ทัศนะอย่างสุดขั้วของจุดยืนนี้คือทฤษฎีการเขียนตามคำบอก แบบคำต่อคำ (verbal dictation theory) ซึ่งผู้เขียนที่เป็นมนุษย์เป็นเพียงปากกา ที่อยู่ในพระหัตถ์ของพระเจ้า จุดยืนที่สมเหตุสมผลมากกว่าได้แก่ทฤษฎีการดลใจ ด้วยถ้อยคำอย่างสมบูรณ์ (verbal plenary inspiration theory) ซึ่งทฤษฏีนี้เห็นว่า ผู้เขียนมีส่วนร่วมด้วยตนเองในกระบวนการในขณะที่ยืนยันว่าผู้เขียนใช้ถ้อยคำ ้อย่างถูกต้องตามที่พระเจ้าทรงต้องการ ในอีกด้านหนึ่งมีทัศนะต่างๆ ที่ให้น้ำหนัก อย่างมากกับผู้เขียนที่เป็นมนุษย์ ยกตัวอย่าง เช่น ทฤษฎีสัญชาตญาณ (intuition theory) เน้นถึงความเข้าใจอย่างลึกซึ้งของมนุษย์และสามารถอ้างอิงได้ถึงการ ดลใจจากพระเจ้าที่ทรงมอบให้ทุกคน (บางครั้งเรียกว่าการดลใจตามธรรมชาติหรือ natural inspiration) หรือการดลใจที่ทรงมอบให้คริสเตียนโดยเฉพาะ (บางครั้ง เรียกว่าการให้ความกระจ่างฝ่ายวิญญาณหรือ spiritual illumination)⁵

จุดยืนที่เป็นกลางซึ่งมีชื่อว่าทฤษฏีความร่วมมือของการดลใจ (dynamic theory of inspiration) ที่ยืนยันว่าพระคัมภีร์ได้รับการดลใจผ่านความสัมพันธ์แห่ง ความร่วมมือกันระหว่างพระเจ้ากับผู้เขียนที่เป็นมนุษย์ พระเจ้าทรงดลใจผู้เขียน ที่เป็นมนุษย์ผ่านทางพระวิญญาณบริสุทธิ์เพื่อให้เขียนเรื่องราวของพระคัมภีร์ด้วย ถ้อยคำของตนเองและภายในสภาพแวดล้อมทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของ ตนเอง เอช.ออร์ธอน ไวลีย์ ให้ความเห็นว่าทัศนะนี้ "ยืนยันว่าผู้เขียนที่อุทิศตัวให้กับ พระเจ้าได้รับความช่วยเหลืออย่างอัศจรรย์โดยไม่มีการก้าวก่ายกับคุณลักษณะหรือ กิจกรรมส่วนตัวของเขา สิ่งนี้สงวนไว้ซึ่งความจริงของพระคัมภีร์ที่พระเจ้าตรัสผ่าน ตัวแทนที่เป็นมนุษย์ แต่ยืนกรานว่าตัวแทนไม่ได้ถูกลดทอนลงไปเป็นเพียงเครื่องมือ ที่ไม่มีส่วนร่วม" ลิ่งนี้หมายความว่าหนังสือเล่มต่าง ๆ ของพระคัมภีร์รวมไว้ซึ่งปัจจัย สำคัญของความเป็นมนุษย์ที่ไม่ได้แสดงถึงทัศนะเรื่องพระเจ้า (อย่างครบถ้วน) เสมอไป ตัวอย่างหนึ่งอาจเห็นได้จากคำพูดของเปาโลที่พบใน 1 โครินธ์ 7:1-16 ที่ท่านแยกให้เห็นความแตกต่างอยู่หลายครั้งระหว่างถ้อยคำและความปรารถนาของ

ตนเอง (ข้อ 1-9 และ 12-16) กับคำบัญชาของพระเจ้า (ข้อ 10-11) ้คริสเตียนบางคนกลัวว่าทัศนะแบบนั้นไม่ได้ยอมรับฤทธิ์อำนาจของพระเจ้า ้อย่างครบถ้วนและอาจทำให้สิทธิอำนาจของพระคัมภีร์ลดน้อยลง อย่างไรก็ตาม ทัศนะนี้มีจุดแข็งอยู่อย่างน้อยสามข้อด้วยกัน ข้อแรก ทัศนะนี้ยืนยันสิ่งที่เรารู้เกี่ยวกับ พระเจ้าจากพระคัมภีร์ พระคัมภีร์วาดภาพให้เห็นถึงพระเจ้าแห่งความสัมพันธ์ ้อย่างต่อเนื่องและสม่ำเสมอ ผู้ทรงมีส่วนร่วมกับมนุษย์ในแผนการแห่งการทรงไถ่ และการรื้อฟื้น และทัศนะนี้สอดคล้องอย่างสมบูรณ์กับภาพของพระเจ้า พระเจ้า องค์นี้ทรงสร้างมนุษยชาติพร้อมเสรีภาพแห่งการตัดสินใจและหลังจากการล้มลงใน ความบาป พระเจ้าองค์นี้ทรงประทานพระคุณโดยไม่คิดมูลค่าซึ่งเปิดโอกาสให้ มนุษย์ได้เลือกอย่างเสรีอีกครั้งหนึ่ง ข้อที่สอง ทัศนะนี้ช่วยเราให้อธิบายถึงความ แตกต่างระหว่างเรื่องราวในพระคัมภีร์ที่กล่าวถึงเหตุการณ์เดียวกัน ตลอดจนมุมมอง ้ด้านศาสนศาสตร์ที่แตกต่างกันระหว่างหนังสือเล่มต่างๆ ของพระคัมภีร์ กล่าวคือ เราสามารถอธิบายถึงความแตกต่างเหล่านี้ได้ด้วยการคำนึงถึงมุมมอง ภูมิหลัง ้ผู้อ่าน และจุดประสงค์ที่ต่างกันของผู้เขียน ข้อที่สาม ทัศนะนี้ยังช่วยอธิบายถึง ้ความคลาดเคลื่อนด้านประวัติศาสตร์ ด้านวิทยาศาสตร์ และด้านไวยากรณ์ที่พบใน พระคัมภีร์รวมทั้งคำพูดและการกระทำของมนุษย์ที่ดูเหมือนจะขัดแย้งกับธรรมชาติ ของพระเจ้า (ตัวอย่าง เช่น กาลาเทีย 5:12)

### ความไม่ผิดพลาด (Inerrancy) และความน่าเชื่อถือ (Infallibility)

ถ้าดูจากภายนอก คำสองคำนี้ (ในภาษาอังกฤษ–ผู้แปล) มีความหมาย เหมือนกัน อย่างไรก็ตาม เมื่อคริสตจักรประยุกต์ใช้คำสองคำนี้กับพระคัมภีร์ คำเหล่านี้มีความหมายแตกต่างกันซึ่งบ่อยครั้งกลายเป็นต้นเหตุของความแตกแยก ในด้านหนึ่ง ความไม่ผิดพลาดหมายถึง "ไร้ข้อผิดพลาด" และหมายความว่าพระคัมภีร์ สมบูรณ์แบบอย่างแท้จริง ไม่เฉพาะในส่วนที่เกี่ยวข้องกับหลักคำสอนและหลัก จริยธรรมเท่านั้น แต่หมายถึงทุกสิ่งทุกอย่างที่พระคัมภีร์กล่าวเอาไว้ซึ่งรวมถึง

#### เข้าใจเรื่องราวของพระเจ้า

ประวัติศาสตร์และวิทยาศาสตร์ด้วยเช่นกัน ผู้คนที่ยึดถือทัศนะนี้เกี่ยวกับพระ คัมภีร์มีแนวโน้มที่จะออกแรงอย่างมากในการปกป้องพระคัมภีร์ต่อการค้นพบทาง ประวัติศาสตร์และวิทยาศาสตร์ที่ดูเหมือนจะคุกคามความถูกต้องและสิทธิอำนาจ ของพระคัมภีร์ ในทัศนะของคนเหล่านี้ถือว่าพระคัมภีร์เป็นสิทธิอำนาจเด็ดขาดเสมอ ในทุกเรื่อง ใครหรือสิ่งใดก็ตามที่เห็นขัดแย้งไม่เพียงแต่กำลังตั้งคำถามพระคัมภีร์ เท่านั้น แต่เขากำลังตั้งคำถามพระเจ้าด้วยเช่นกัน

ในอีกด้านหนึ่ง ความน่าเชื่อถือหมายถึง "การเชื่อถือได้อย่างแน่นอน" และเมื่อใช้กับพระคัมภีร์จึงหมายถึงความไม่เปลี่ยนแปลงในประสิทธิผลซึ่งเกี่ยว กับจุดประสงค์ของพระคัมภีร์ เราจะเห็นได้ว่าแนวคิดนี้มีขอบเขตจำกัดมากกว่า ผู้คนที่สนับสนุนทัศนะนี้เชื่อว่าจุดประสงค์เบื้องต้นของพระคัมภีร์ ก็เพื่อเปิดเผยถึง เอกลักษณ์และแผนการเรื่องความรอดอย่างครบถ้วนของพระเจ้าซึ่งรวมถึงความ สัมพันธ์ของมนุษยชาติกับพระเจ้าและบทบาทของมนุษยชาติในแผนการแห่งการ รื้อฟื้นของพระเจ้า ในด้านต่าง ๆ เหล่านี้พระคำของพระเจ้าเป็นสิ่งที่เชื่อถือได้อย่าง แน่นอนและไม่เปลี่ยนแปลงในเรื่องประสิทธิผล อย่างไรก็ตาม โรเจอร์ โอลเซนกล่าว ว่า "ถ้าพระคัมภีร์มีข้อผิดพลาดหรือความคลาดเคลื่อนอยู่บางอย่างที่ไม่ส่งผลกระ ทบต่อ*ฤทธิ์อำนาจของพระคัมภีร์ในการเปลี่ยนแปลงชีวิตผ่านการมีความสัมพันธ์* กับพระเจ้าที่เต็มไปด้วยความเชื่อ ข้อผิดพลาดหรือความคลาดเคลื่อนอยู่บางอย่างที่ไม่ส่งผลกระ ทบต่อ*ฤทธิ์อำนาจของ*ระคัมภีร์ในการเปลี่ยนแปลงชีวิตผ่านการมีความสัมพันธ์ กับพระเจ้าที่เต็มไปด้วยกวามเชื่อ ข้อผิดพลาดหรือความคลาดเคลื่อนนั้นไม่ไช่สิ่ง ที่สำคัญ"<sup>7</sup> ตรงนี้เราต้องจำไว้ว่าพระวิญญาณบริสุทธิ์คือผู้ที่เปิดเผยพระเจ้ากับเรา โดยผ่านทางพระคัมภีร์ที่เปลี่ยนแปลงชีวิตของเรา ไม่ใช่ตัวพระคัมภีร์เองที่ เปลี่ยนแปลงเรา

ตอนนี้เราสามารถมองเห็นเส้นแห่งความเชื่อมต่อระหว่างคำศัพท์ต่างๆ ที่ถูกให้คำจำกัดความเอาไว้ ถ้าการดลใจเท่ากับทุกถ้อยคำของพระเจ้า พระคัมภีร์ ต้องไม่ผิดพลาดในทุกสิ่ง และดังนั้นพระคัมภีร์จึงเป็นสิทธิอำนาจเด็ดขาด เป็นการ ลงมาบังเกิดครั้งสุดท้ายของพระเจ้าท่ามกลางมนุษยชาติ อย่างไรก็ตาม ถ้าการดลใจ มีพลัง แม้พระคัมภีร์อาจแสดงให้เห็นถึงปัจจัยของมนุษย์ที่ไม่ใช่ของพระเจ้า ถึงกระนั้นพระคัมภีร์ก็ไม่มีข้อผิดพลาด เชื่อถือได้อย่างสิ้นเชิงในเรื่องที่เกี่ยวกับความ รอดและเปิดเผยถึงสิทธิอำนาจของพระเจ้าตรีเอกานุภาพอย่างสมบูรณ์

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

หลักข้อเชื่อของคริสตจักรนาซารีนในเรื่องพระคริสตธรรมคัมภีร์ระบุว่า "เรา เชื่อว่าพระคัมภีร์ได้รับการดลใจอย่างครบบริบูรณ์จากพระเจ้าทั้งในภาคพันธสัญญา เดิมและพันธสัญญาใหม่รวม 66 เล่ม น้ำพระทัยของพระเจ้าเกี่ยวกับมนุษย์และ สิ่งต่าง ๆ ที่จำเป็นต่อการรับความรอดพันจากบาปของเราได้สำแดงออกอย่างถูกต้อง (ต้นฉบับภาษาอังกฤษใช้คำว่า "โดยไร้ข้อผิดพลาด" –ผู้แปล) ในพระคัมภีร์ ดังนั้น สิ่งใด ๆ ก็ตามที่ไม่ได้บันทึกไว้ในพระคัมภีร์อันศักดิ์สิทธิ์จึงไม่สามารถนำมายึดถือ เป็นหลักข้อเชื่อได้เลย" แม้จะมีการใช้คำว่า "ไม่มีข้อผิดพลาด" ในรูปคุณศัพท์ ในแถลงการณ์หลักข้อเชื่อ (ในภาษาอังกฤษ) แต่คำนี้ก็ถูกจำกัดด้วยบริบทของ การใช้<sup>จ</sup> แทนที่จะใช้คำในรูปคุณศัพท์เพื่ออธิบายพระคริสตธรรมคัมภีร์ (ตัวอย่าง เช่น พระวจนะของพระเจ้าที่ไม่มีข้อผิดพลาด) แถลงการณ์หลักข้อเชื่อนี้ใช้คำกริยา วิเศษณ์เพื่ออธิบายลักษณะอาการว่าพระคริสตธรรมคัมภีร์ไม่มีข้อผิดพลาดอย่างไร ในการ "สำแดงน้ำพระทัยของพระเจ้าเกี่ยวกับมนุษย์และสิ่งต่าง ๆ ที่จำเป็นต่อการ รับความรอดพันจากบาปของเรา" พูดอีกอย่างคือ การดลใจของพระเจ้าถูกจำกัดไว้

สำหรับบางคน สิ่งนี้อาจดูเหมือนเป็นการจำกัดการดลใจของพระคัมภีร์ อย่างไรก็ตาม สิ่งนี้อาจเชื่อมโยงกับความเข้าใจที่ไม่ชัดเจนในหลักคำสอนเรื่อง ความรอด ความรอดมีความหมายมากกว่าการหนีพันจากนรก ความรอดรวม หมายถึงการคืนดีกับพระเจ้า การถูกรับเข้ามาอยู่ในพระกายของพระคริสต์ การ เติมเต็มภายในของพระวิญญาณบริสุทธิ์ การยกโทษความผิดบาป และการ เปลี่ยนแปลงไปสู่พระฉายาของพระเจ้า ซึ่งเป็นสิ่งที่เราเรียกว่าการเป็นสาวกและ การได้รับการทรงชำระให้บริสุทธิ์ พูดอีกอย่างคือ ความรอดเกี่ยวข้องกับทั้งชีวิต ในปัจจุบันและชีวิตหลังความตาย

#### สารบบและการจัดสารบบ

บ่อยครั้งมีการพูดถึงพระคัมภีร์ว่าเป็น "สารบบ" ซึ่งคำนี้หมายถึง "ไม้วัด" หรือ "ไม้บรรทัด" ศัพท์คำนี้เกี่ยวข้องกับขั้นตอนที่เกิดขึ้นในศาสนายิวและในคริสต ศาสนายุคแรกซึ่งเป็นที่รู้จักในชื่อของการจัดสารบบซึ่งเป็นสิ่งที่ชุมชนเหล่านั้นใช้เพื่อ กำหนดว่าหนังสือเล่มใด (ในพระคัมภีร์) ที่เขายอมรับว่าเป็นหนังสือที่มีสิทธิอำนาจ เชื่อถือได้ ตรงนี้มีสิ่งสำคัญสองอย่างที่เราต้องรับรู้ สิ่งแรก ขั้นตอนนี้ใช้ระยะเวลาอัน ยาวนาน ขั้นตอนที่สอง มีหนังสือจำนวนมากที่อยู่ในการพิจารณาซึ่งหนังสือหลาย เล่มไม่ได้รับการรวบรวมเข้าไว้ในสารบบ

สิ่งที่เราเรียกว่าพระคัมภีร์เดิมก็คือพระคัมภีร์ภาษาฮีบรูหรือสารบบฮีบรูใน ศาสนายิว ชาวยิวใช้คำว่า"ทานัค" (*Tanakh*) คือคำที่มาจากการเอาอักษรตัวแรก ของสามหมวดหลักของคัมภีร์ทานัคมาประกอบกัน นั่นคือ หมวด*โทราห์ (Torah*–คำ สอนหรือธรรมบัญญัติ) หมวด*เนวิอิม (Nevi'im*–ผู้เผยพระวจนะ) และหมวด*เคทูวิม* (*Khetuvim*–ปรีซาญาณ หรือWritings) แม้พระคัมภีร์ภาษาฮีบรูจะบรรจุหนังสือทุก เล่มเหมือนกับพระคัมภีร์เดิมของโปรเตสแตนต์ แต่ก็มีการจัดลำดับและหมวดหมู่ที่ แตกต่างกันมากโดยพระคัมภีร์ภาษาฮีบรูมีหนังสือเพียง 24 เล่มแทนที่จะเป็น 39 เล่ม (ดูภาพที่ 1)<sup>10</sup>

หนังสือเหล่านี้ถูกเขียนขึ้นระหว่างปี 1450-164 ก่อนคริสตศักราช<sup>11</sup> เชื่อกันว่าการจัดสารบบเกิดขึ้นเป็นขั้นเป็นตอนโดยคนอิสราเอลยอมรับหมวด*โทราห์* ก่อน ตามมาด้วยหมวด*เนวิอิม* และสุดท้ายหมวด*เคทูวิม* อย่างไรก็ตามเรามีความรู้ เพียงเล็กน้อยเกี่ยวกับขั้นตอนที่เกิดขึ้น แต่ดูเหมือนว่ามีการโต้แย้งกันอย่างต่อเนื่อง ในหมู่รับบีชาวยิว (มาจนถึงศตวรรษที่1 และที่ 2 แห่งคริสตศักราช) เกี่ยวกับสิทธิ อำนาจของหนังสือสองสามเล่มซึ่งตอนนี้พบอยู่ในสารบบฮีบรู (ตัวอย่าง เช่น เอสเธอ ร์ ปัญญาจารย์ บทเพลงซาโลมอน<sup>12</sup>) แต่โรเจอร์ เบควิธ ดั้งข้อสังเกตว่า "นับเป็น สิ่งที่โดดเด่นมากที่ (ในระยะเวลาที่นับจากศตวรรษที่ 2 ก่อนคริสตศักราช (อย่าง น้อยล่าสุด) ถึงศตวรรษที่ 1 แห่งคริสตศักราช) ผู้เขียนจำนวนมากจากหลายชนชั้น (พวกยิว พวกกรีก พวกฟาริสี พวกเอสซีน พวกคริสเตียน) แสดงความเห็นพ้องกัน เกี่ยวกับสารบบ ซึ่งเป็นความเห็นพ้องทั้งกับซึ่งกันและกันและกับพระคัมภีร์ภาษา ฮีบรู"<sup>13</sup> ที่จริง มีการอ้างอิงถึงหรือพาดพิงถึงหนังสือส่วนใหญ่ของพระคัมภีร์ภาษา ฮีบรู (พระคัมภีร์เดิมของเรา) ในงานเขียนหลายเล่มของพระคัมภีร์ใหม่ซึ่งแสดง ให้เห็นว่าพระเยซูและอัครทูตยุคแรกยอมรับสิทธิอำนาจของหนังสือเล่มต่าง ๆ เหล่านี้<sup>14</sup>

| ทานัค (พระคัมภีร์ภาษาฮีบรู)         | สารบบโปรเตสแตนต์           |  |  |
|-------------------------------------|----------------------------|--|--|
| หมวดโทราห์                          | หมวดเบญจบรรณ (ธรรมบัญญัติ) |  |  |
| 1. ปฐมกาล                           | 1. ปฐมกาล                  |  |  |
| 2. อพยพ                             | 2. อพยพ                    |  |  |
| 3. เลวีนิติ                         | 3. เลวีนิติ                |  |  |
| 4. กันดารวิถี                       | 4. กันดารวิถี              |  |  |
| 5. เฉลยธรรมบัญญัติ                  | 5. เฉลยธรรมบัญญัติ         |  |  |
| หมวดเนวิอิม                         | หมวดประวัติศาสตร์          |  |  |
| 6. โยชูวา                           | 6. โยซูวา                  |  |  |
| 7. ผู้วินิจฉัย                      | 7. ผู้วินิจฉัย             |  |  |
| 8. 1 และ 2 ซามูเอล                  | 8. นางรูช                  |  |  |
| 9. 1 และ 2 พงศ์กษัตริย์             | 9. 1 ซามูเอล               |  |  |
| 10. อิสยาห์                         | 10. 2 ซามูเอล              |  |  |
| 11. เยเรมีย์                        | 11. 1 พงศ์กษัตริย์         |  |  |
| 12. เอเสเคียล                       | 12. 2 พงศ์กษัตริย์         |  |  |
| 13. พันธสัญญาของ 12 ปิตาจารย์       | 13. 1 พงศาวดาร             |  |  |
| (ซึ่งประกอบด้วย โฮเซยา โยเอล อา     | 14. 2 พงศาวดาร             |  |  |
| โมส โอบาดีห์ โยนาห์ มีคาห์ นาฮูม    | 15. เอสรา                  |  |  |
| ฮะบากุก เศฟันยาห์ ฮักกัย เศคาริยาห์ | 16. เนหะมีย์               |  |  |
| มาลาคี)                             | 17. เอสเธอร์               |  |  |
| หมวดเคทูวิม                         | หมวดบทกวี                  |  |  |
| 14.                                 | 18. โยบ                    |  |  |
| 15. สุภาษิต                         | 19.                        |  |  |
| 16. โยบ                             | 20. สุภาษิต                |  |  |
| 17. บทเพลงซาโลมอน                   | 21. ปัญญาจารย์             |  |  |
| 18. นางรูธ                          | 22. บทเพลงซาโลมอน          |  |  |
| 19. บทเพลงคร่ำครวญ                  |                            |  |  |
| 20. ปัญญาจารย์                      |                            |  |  |

| 21. เอสเธอร์<br>22. ดาเนียล<br>23. เอสรา-เนหะมีย์<br>24. 1 และ 2 พงศาวดาร |                    |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------------|--|--|
|                                                                           | หมวดผู้พยากรณ์     |  |  |
|                                                                           | 23. อิสยาห์        |  |  |
|                                                                           | 24. เยเรมีย์       |  |  |
|                                                                           | 25. บทเพลงคร่ำครวญ |  |  |
|                                                                           | 26. เอเสเคียล      |  |  |
|                                                                           | 27. ดาเนียล        |  |  |
|                                                                           | 28. โฮเซยา         |  |  |
|                                                                           | 29. โยเอล          |  |  |
|                                                                           | 30. อาโมส          |  |  |
|                                                                           | 31. โอบาดีห์       |  |  |
|                                                                           | 32. โยนาห์         |  |  |
|                                                                           | 33. มีคาห์         |  |  |
|                                                                           | 34. นาฮูม          |  |  |
|                                                                           | 35. ฮะบากุก        |  |  |
|                                                                           | 36. เศฟันยาห์      |  |  |
|                                                                           | 37. ฮักกัย         |  |  |
|                                                                           | 38. เศคาริยาห์     |  |  |
|                                                                           | 39. มาลาคี         |  |  |
|                                                                           |                    |  |  |

### (ภาพที่ 1)

ก่อนที่จะเข้าไปสู่การอภิปรายเกี่ยวกับการจัดสารบบของพระคัมภีร์ใหม่ ศัพท์อีกคำหนึ่งที่ควรพูดถึงที่นี่คือคำว่า *พระคัมภีร์เดิมฉบับอธิกธรรม* คริสตจักร โรมันคาทอลิกและคริสตจักรอีสเทิร์นออร์ธอดอกซ์กลุ่มต่างๆ (เช่น กรีกออร์ธอ-ดอกซ์ รัสเซียนออร์ธอดอกซ์ ซีเรียนออร์ธอดอกซ์ เอธิโอเปียนออร์ธอดอกซ์ เป็นต้น) มีสารบบที่แตกต่างซึ่งรวบรวมงานเขียนกลุ่มหนึ่งเอาไว้ด้วยกันโดยเป็นที่รู้จักในชื่อ ของพระคัมภีร์เดิมฉบับอธิกธรรม (The Old Testament Apocrypha–ภาษากรีก แปลว่า "ช่อนเร้น") พระคัมภีร์เดิมฉบับอธิกธรรมประกอบด้วยหนังสือประมาณ 15 เล่ม (ขึ้นอยู่กับว่าหนังสือเหล่านี้มีการจัดแบ่งอย่างไร) ที่จัดลำดับตามประเภท ของหนังสือโดยส่วนใหญ่เป็นเรื่องราวด้านประวัติศาสตร์/นวนิยายหรือวรรณกรรม ด้านสติปัญญา พระคัมภีร์เดิมฉบับอธิกธรรมเป็นส่วนหนึ่งของพระคัมภีร์เดิมฉบับ *เซปทัวจินต์*บางฉบับ (แปลว่า*เจ็ดสิบ*และมักใช้ตัวย่อด้วยหมายเลขโรมัน LXX) ซึ่งเป็นพระคัมภีร์เดิมที่แปลจากภาษาฮีบรูมาเป็นภาษากรีก หนังสือเล่มต่าง ๆ เหล่านี้ ไม่เคยได้รับการยอมรับจากศาสนายิวว่ามีสิทธิอำนาจเชื่อถือได้และไม่มีการอ้างอิง ถึงในพระคัมภีร์ใหม่<sup>15</sup> อย่างไรก็ตาม งานเขียนของคริสเตียนในยุคแรกหลายเล่ม ใช้ประโยชน์จากหนังสือเล่มต่าง ๆ เหล่านี้ซึ่งรวมถึงงานเขียนของเหล่าปิตาจารย์ ของคริสตจักร เช่น ออริเจน อาธานาเซียส และออกัสดิน แม้แต่จอห์น เวสเลย์ ก็ใช้ประโยชน์จากงานเขียนเหล่านี้บางเล่ม โดยเฉพาะอย่างยิ่งหนังสือปัญญาของ ซาโลมอนและหนังสือสิรัค (เป็นที่รู้จักในชื่อของปัญญาจารย์ด้วยเช่นกัน)<sup>16</sup>

จนกระทั่งถึงการปฏิรูปคริสตจักรที่คริสเตียนโปรเตสแตนท์แยกตัวออกมา จากคริสตจักรโรมันคาทอลิกในเรื่องพระคัมภีร์เดิมฉบับอธิกธรรม สิ่งที่ควรจดจำ ไว้เช่นกันก็คือว่าคริสตจักรโรมันคาทอลิกและคริสตจักรอีสเทิร์นออร์ธอดอกซ์กลุ่ม ต่างๆ (รวมทั้งคริสตจักรโรมันคาทอลิกและคริสตจักรเอพิสโคปอล) มองว่าพระคัมภีร์ เดิมฉบับอธิกธรรมเป็น "สารบบชั้นสอง" (deuterocanonical) และไม่เชื่อว่า พระคัมภีร์อธิกธรรมได้รับการดลใจและมีสิทธิอำนาจในระดับเดียวกันกับพระ คัมภีร์เดิมและพระคัมภีร์ใหม่ทั้งหมด เจอโรม (ปิตาจารย์ของคริสตจักร) กล่าวว่า "คริสตจักรอ่าน (พระคัมภีร์ฉบับอธิกธรรม) เพื่อศึกษาแบบอย่างชีวิตและคำสอน เรื่องขนบธรรมเนียม แต่กระนั้นก็มิได้นำสิ่งเหล่านั้นมาประยุกต์ใช้เพื่อสร้างเป็น หลักคำสอนใด"<sup>17</sup>

หนังสือ 27 เล่มของสารบบพระคัมภีร์ใหม่ (ดูภาพที่ 2) ถูกเขียนขึ้นใน ช่วงระหว่างปีคริสตศักราช 48-110 และขั้นตอนการจัดสารบบใช้เวลาประมาณ 300 ปี เช่นเดียวกับพระคัมภีร์เดิม ขั้นตอนการจัดสารบบพระคัมภีร์ใหม่เริ่ม ด้นอย่างธรรมชาติจากการเป็นชุมชนแห่งการนมัสการที่ยอมรับถึงการดลใจและ สิทธิอำนาจของหนังสือเล่มด่าง ๆ ด้วยการใช้หนังสือเหล่านั้นในการนมัสการ การสร้างสาวก และการเขียน งานเขียนยุคแรกชุดหนึ่ง (ศตวรรษที่ 1 และที่ 2) ซึ่งมีชื่อว่า ปิตาจารย์แห่งอัครทูต หรือ The Apostolic Fathers (ประกอบด้วย 1 และ 2 คลีเมนต์ อิกนาเซียส โปลิขาป ดิดาเค บารนาบัส ผู้เลี้ยงแห่งเฮอร์มัส การสละซีพของโปลิขาป และจดหมายฝากของติโอเนทุส) งานเขียนเหล่านี้ล้วน ใช้ประโยชน์จากหนังสือเล่มต่าง ๆ ซึ่งส่วนใหญ่กลายมาเป็นพระคัมภีร์ใหม่ในที่สุด เมื่อถึงปลายศตวรรษที่ 2 (ค.ศ. 170-200) เอกสารฉบับหนึ่งที่มีชื่อว่า "สารบบ มูราทอเรียน" (Muratorian Canon) ระบุถึงหนังสือ 22 เล่มของพระคัมภีร์ใหม่โดย การละหนังสือฮีบรู ยากอบ 1 และ 2 เปโตร และ 3 ยอห์นเอาไว้ จนกระทั่งปีค.ศ. 367 ที่อาธานาเซียส (บิชอปแห่งอเล็กซานเดรีย) เขียนจดหมายฉบับหนึ่งซึ่งระบุ หนังสือ 27 เล่มที่มีสิทธิอำนาจเชื่อถือได้เหมือนกับที่เรามีอยู่ในปัจจุบัน จากนั้น สารบบพระคัมภีร์ใหม่ก็ได้รับการรับรองอย่างเป็นทางการมากขึ้นในที่ประชุม*สภา* แห่งฮิปโป (ค.ศ. 393) และสภาแห่งคาร์เธจ (ค.ศ. 397)

| สารบบพระคัมภีร์ใหม่                                                                 |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                               |            |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|
| พระกิตติคุณ                                                                         | ประวัติศาสตร์ | จดหมายฝากของ<br>เปาโล                                                                                                                                                                                                                                                                             | จดหมายฝาก<br>ทั่วไป                                                                                           | วิวรณ์     |  |
| <ol> <li>1. มัทธิว</li> <li>2. มาระโก</li> <li>3. ลูกา</li> <li>4. ยอห์น</li> </ol> | 5. กิจการ     | <ol> <li>6. โรม</li> <li>7. 1 โครินธ์</li> <li>8. 2 โครินธ์</li> <li>9. กาลาเทีย</li> <li>10. เอเฟซัส</li> <li>11. ฟิลิปปี</li> <li>12. โคโลสี</li> <li>13. 1 เธสะโลนิกา</li> <li>14. 2 เธสะโลนิกา</li> <li>15. 1 ทิโมธี</li> <li>16. 2 ทิโมธี</li> <li>17. ดิดัส</li> <li>18. ฟิเลโมน</li> </ol> | 19. ฮีบรู<br>20. ยากอบ<br>21. 1 เปโตร<br>22. 2 เปโตร<br>23. 1 ยอห์น<br>24. 2 ยอห์น<br>25. 3 ยอห์น<br>26. ยูดา | 27. วิวรณ์ |  |

(ภาพที่ 2)

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

หลายคนอาจประหลาดใจว่ามีการถกเถียงกันเป็นเวลาหลายปีเกี่ยวกับ หนังสือสองสามเล่มของพระคัมภีร์ใหม่ บางที่สิ่งนี้อาจเป็นเพราะต้องใช้เวลานาน ในการส่งต่อหนังสือเหล่านี้และทำให้เป็นที่รู้จักทั่วไปในคริสตจักร นอกจากนั้น หนังสือฮีบรูถูกตั้งคำถามเพราะไม่มีชื่อผู้เขียนแนบมากับงานเขียนเล่มนี้ และแม้จะ มีการเสนอชื่ออัครทูตเปาโลเป็นผู้เขียน แต่ก็ยังมีข้อสงสัยอยู่มากมายทั้งในเวลานั้น และในปัจจุบัน การถกเถียงกันเรื่องหนังสือยากอบเป็นเพราะเข้าใจว่ามีความขัด แย้งกันกับเปาโลในประเด็นเรื่องการประพฤติกับพระคุณซึ่งในความเป็นจริงไม่ได้ มีความขัดแย้งกันเลย มีการตรวจสอบความเป็นผู้เขียนของ 2 เปโตรเนื่องจากลีลา การเขียนที่แตกต่างจากหนังสือ 1 เปโตร และมีข้อซักถามเกี่ยวกับคุณค่าอันยั่งยืน ของจดหมายฝากที่สั้นที่สุดฉบับอื่น ๆ ได้แก่ 2 ยอห์น 3 ยอห์น และยูดา เนื่องจาก จดหมายฉบับเหล่านี้รวบรัดมาก<sup>18</sup> บางคนอาจประหลาดใจที่พบว่าหนังสืออื่นๆ อีก 14 เล่มได้รับการพิจารณาเพื่อเข้าสู่สารบบ แต่สุดท้ายก็ถูกปฏิเสธ หนังสือที่โดด เด่นที่สุดในหนังสือเล่มต่างๆ *เหล่านี้ได้แก่ ผู้เลี้ยงแห่งเฮอร์มัส จดหมายฝากของ* บารนาบัส และวิวรณ์ของเปโตร<sup>19</sup>

เราเห็นได้ว่าขั้นตอนของการจัดสารบบทั้งของพระคัมภีร์เดิมและพระคัมภีร์ ใหม่เป็นความเพียรพยายามที่ผันแปรไปมาซึ่งเกี่ยวข้องกับการทำงานของชุมชน คริสเตียน พระคริสตธรรมคัมภีร์และขั้นตอนของการจัดสารบบเป็นส่วนหนึ่งของ ธรรมเนียมคริสตจักร ถ้าปราศจากคริสตจักรเราก็ไม่มีพระคัมภีร์ จากจุดเริ่มต้น จนถึงที่สุด พระคัมภีร์เป็นหุ้นส่วนระหว่างพระเจ้ากับคริสตจักรของพระองค์ เราไม่ ควรประหลาดใจกับเรื่องนี้ พระเจ้าแห่งความสัมพันธ์พระองค์นี้ ทรงรวมมนุษยชาติ เข้าไว้เสมอในพันธกิจแห่งการทรงไถ่และการทรงรื้อฟื้นของพระองค์

### คำถามเพื่อการอภิปราย

- 1. อะไรบ้างคือตัวอย่างของการที่ผู้คนนำสิทธิอำนาจของพระคัมภีร์ไปใช้ใน ทางที่ผิด
- เพราะเหตุใดเราจึงให้ความสำคัญกับการเชิญชวนคนอื่นๆ ในชุมชน
   คริสเตียนมาประเมิน ท้าทาย และยืนยันถึงการอ่านพระคัมภีร์ของเรา

เข้าใจเรื่องราวของพระเจ้า

- ในมุมมองของคุณ อะไรคือข้อดีและข้อเสียของทฤษฏีต่าง ๆ เรื่องการดลใจ ทฤษฏีความสัมพันธ์เรื่องการดลใจแตกต่างจากทฤษฏีอื่น ๆ อย่างไร
- 4. อะไรคือข้อแตกต่างหลักระหว่างแนวคิดต่าง ๆ ในเรื่องความไม่ผิดพลาด และความน่าเชื่อถือเมื่อประยุกต์ใช้กับพระคัมภีร์ เหตุใดข้อแตกต่างเหล่านี้ จึงมีความสำคัญ
- 5. มีอะไรที่ทำให้คุณประหลาดใจบ้างเกี่ยวกับขั้นตอนการจัดสารบบ ถ้ามี โปรดระบุ และทำไมสิ่งนั้นจึงทำให้คุณประหลาดใจ
- ความเข้าใจเรื่องการเป็นพระเจ้าแห่งความสัมพันธ์ช่วยเราอย่างไรในการ เข้าใจถึงแนวคิดบางอย่างที่นำเสนอไว้ในบทนี้
- คุณจะอริบายความเชื่อของคุณเกี่ยวกับพระคัมภีร์กับคนที่ไม่เชื่อและคนที่ เป็นพี่น้องในความเชื่ออย่างไร

# บทที่ 3

# เรื่องราวของพระเจ้า ในพระคัมภีร์เดิม

เรื่องราวเป็นสิ่งสำคัญ เรื่องราวให้อารมณ์ร่วมกับเราและเร้าใจเรา เรื่องราว เชื่อมต่อเราเข้าด้วยกัน เรื่องราวเตือนให้เรารู้จักอดีตของเราและสามารถสอนเรา ในปัจจุบัน เรื่องราวสามารถให้จุดประสงค์และความหวังกับเรา เรื่องราวช่วยเราให้ เข้าเป็นส่วนหนึ่งของภาพรวมที่ใหญ่กว่า ไม่ว่าเราจะคิดแบบนี้หรือไม่ก็ตาม แต่ชีวิต ของเราเป็นเครือข่ายของเรื่องราวต่างๆ ที่เชื่อมต่อระหว่างกันซึ่งมารวมกันเพื่อบอก ให้รู้ว่าเราคือใคร เมื่อเรื่องราวของเราถูกรวมเข้ากับเรื่องราวของครอบครัวของเรา เพื่อนฝูงของเรา หรือชุมชนในวงกว้างข<sup>้</sup>องเรา สิ่งเหล่านี้ก่อให้เกิด*เรื่องเล่าที่สำคัญยิ่ง* ซึ่งบ่อยครั้งสามารถช่วยให้เราเข้าใจเรื่องราวของแต่ละบุคคลที่อยู่ในเรื่องเล่านั้น ลึกซึ้งมากขึ้น พระคัมภีร์คือตัวอย่างที่ดีเยี่ยมของแนวคิดนี้ แท้ที่จริงพระคัมภีร์คือ เรื่องราวที่ยิ่งใหญ่ที่สุด พระคัมภีร์ไม่ได้เป็นเพียงเรื่องราวเกี่ยวกับอิสราเอลและ ้คริสตจักรในประวัติศาสตร์เท่านั้น แต่พระคัมภีร์ยังเป็นเรื่องราวอันกว้างใหญ่ไพศาล ที่รวมเอาการทรงสร้างทั้งหมดไว้ด้วยกัน ด้วยเหตุนี้ พระคัมภีร์จึงให้ข้อมูลเชิงลึก ้กับเรื่องราวของเราแต่ละคน เอ็น.ที. ไรท์กล่าวว่า "เราอ่านพระคัมภีร์เพื่อกระตุ้น ้ความทรงจำและความเข้าใจของเราเกี่ยวกับเรื่องราวที่ตัวเราเองเป็นตัวละคร เพื่อ เตือนให้เราทราบว่าเรื่องราวนั้นมาจากไหนและกำลังจะไปไหน และดังนั้นจึงทราบ ้ว่าอะไรคือบทบาทของเราที่ควรจะเป็นในเรื่องราวนั้น"<sup>20</sup>

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

นี่เป็นเครื่องเตือนความจำที่ดีต่อเราว่าในเรื่องราวอันยิ่งใหญ่ของพระเจ้า เราเป็นตัวประกอบและไม่ใช่พระเจ้าเป็นตัวประกอบ เช่นเดียวกัน ตัวละครต่าง ๆ ที่แสดงบทบาทในหนังสือเล่มต่าง ๆ ของพระคัมภีร์ (เช่น อับราฮัม ซาราห์ ดาวิด เอสเธอร์ อิสยาห์ มารีย์ เปาโล) เป็นตัวประกอบด้วยเช่นกัน มนุษย์ไม่สามารถ แสดงบทบาททั้งหมดที่ว่าพระเจ้าเป็นใครและไม่สามารถทำในสิ่งที่พระเจ้าทรง กำลังกระทำในโลกได้ อย่างไรก็ตาม เมื่อเราวางตัวเองไว้ในเรื่องราวของพระเจ้าเรา ค้นพบจุดประสงค์และมุมมองของเรา จุดประสงค์และมุมมองนี้เกิดจากความเข้าใจ ที่ถูกต้องเกี่ยวกับว่าพระเจ้าคือใคร (พระบิดา พระบุตร และพระวิญญาณบริสุทธิ์) และพระองค์ได้ทรงกระทำ กำลังกระทำ และจะกระทำสิ่งใด เพราะเหตุนี้ เราควรอ่าน พระคัมภีร์ด้วยจุดประสงค์ที่จะรู้จักและเข้าใจพระเจ้าองค์นี้ในระดับที่ลึกซึ้งมากขึ้น พระลักษณะที่มั่นคงของพระเจ้าได้ถูกเปิดเผยอยู่ในหน้าต่าง ๆ ของพระคริสตธรรม คัมภีร์

เมื่ออ่านจากระดับจุลภาคเรารับรู้อย่างรวดเร็วว่าพระคัมภีร์บรรจุตอนเล็กๆ จำนวนมากเอาไว้ซึ่งแตกต่างกันมากในข้อมูลเฉพาะแต่เหมือนกันในบางด้าน ถ้า เราตั้งอกตั้งใจ เราอาจจำแบบแผนที่เกิดขึ้นช้ำๆ ดังต่อไปนี้ได้ นั่นคือ คำเชิญชวน ของพระเจ้าเพื่อเข้าสู่ความสัมพันธ์ การไม่เชื่อฟังของมนุษย์และผลที่เกิดขึ้นตามมา การเข้ามามีส่วนร่วมครั้งใหม่ของพระเจ้าซึ่งส่งผลให้เกิดการอุทิศตัวและการ ปลดปล่อยครั้งใหม่ เมื่ออ่านจากระดับมหภาค เราสามารถพูดได้ว่าเรื่องราวของ พระคัมภีร์มีจุดเริ่มต้น (การทรงสร้าง) ความขัดแย้ง (การล้มลงในความบาป) แผนการ (การทรงเรียกของพระเจ้าที่มีต่ออิสราเอลเพื่อทำให้พันธกิจของพระองค์ สำเร็จ) จุดสูงสุด (เหตุการณ์ของพระคริสต์) แผนการต่อเนื่อง (การทรงเรียก ของพระเจ้าที่มีต่อคริสตจักรเพื่อทำให้พันธกิจของพระองค์สำเร็จ) และทางออก (การเสด็จมาครั้งที่สองของพระคริสต์ การรื้อฟื้นและการทรงสร้างขึ้นใหม่) การอ่าน ทั้งสองระดับมีความสำคัญและให้ข้อมูลเชิงลึกกับเราเพื่อศึกษาพระคัมภีร์ในระดับ ศาสน-ศาสตร์ซึ่งช่วยให้เราเข้าใจพระเจ้าดีขึ้นและประยุกต์ใช้ความรู้นี้กับชีวิตของ เราและกับบริบทของเราได้สอดคล้องมากขึ้น เราสามารถเรียกระดับศาสนศาสตร์ นี้ว่าเป็น*ภาพรวม* เพราะเป็นสิ่งที่มุ่งทำความเข้าใจและตอบคำถามสามข้อต่อไปนี้

- 1. เราเรียนรู้อะไรเกี่ยวกับพระลักษณะของพระเจ้า
- เราเรียนรู้อะไรเกี่ยวกับแผนการของพระเจ้าสำหรับสรรพสิ่งที่ทรงสร้างทั้ง มวล
- 3. เราเรียนรู้อะไรเกี่ยวกับบทบาทของเราในเรื่องราวที่เปิดเผยออกมา

ตรงนี้ เราไม่สามารถศึกษาหนังสือแต่ละเล่มของพระคัมภีร์อย่างครอบคลุม ได้ แต่เราแบ่งพระคัมภีร์ออกเป็นกลุ่มใหญ่ ๆ ที่มีหัวข้อครอบคลุมและคล้ายคลึงกัน และเน้นให้เห็นจุดสำคัญบางจุดของคำตอบต่อคำถามภาพรวมทั้งสามข้อ หวังว่า บทสรุปนี้จะเป็นจุดเริ่มต้นสำหรับการศึกษาและการปฏิสัมพันธ์กับเรื่องราวอัน ยิ่งใหญ่ของพระเจ้าในเชิงลึกมากยิ่งขึ้น ในบทนี้เราจะครอบคลุมพระคัมภีร์เดิม ทั้งหมดและในบทต่อไปจะเป็นพระคัมภีร์ใหม่

### พระเจ้าผู้ทรงสร้าง (ปฐมกาลบทที่ 1 – 11)

บทแรกๆ ของหนังสือปฐมกาลมีความสำคัญและให้โครงสร้างสำหรับเรื่อง ราวทั้งหมดของพระเจ้าที่ค่อยๆ เปิดเผยออกมา ในบทแรกๆ นั้นเรามองเห็นได้ อย่างรวดเร็วว่าพระเจ้าองค์นี้คือ*พระเจ้าผู้ทรงสร้าง*ทุกสิ่งและทุกคน (ข้อโต้แย้ง อื่นๆ ที่รายล้อมปฐมกาลบทที่ 1 และ 2 ไม่สำคัญมากนัก) การทรงสร้างไม่ใช่ แค่สิ่งที่พระเจ้าองค์นี้ได้ทรงกระทำ แต่สิ่งนี้คือหัวใจสำคัญแห่งพระลักษณะของ พระองค์ นั่นคือ พระเจ้าทรงเป็นชีวิตและพระเจ้าทรงเป็นความสว่าง ยอห์น 1:3-4 กล่าวว่า "พระเจ้าทรงสร้างสิ่งทั้งปวงขึ้นมาโดยพระวาทะ ในบรรดาสิ่งที่เป็นมานั้น ไม่มีสักสิ่งเดียวที่ได้เป็นมานอกเหนือพระวาทะ พระองค์ทรงเป็นแหล่งชีวิต และชีวิต นั้นเป็นความสว่างของมนุษย์" พูดอีกอย่างคือ พระเจ้าทรงให้คำจำกัดความว่าชีวิต คืออะไร และชีวิตที่แท้จริงพบได้ในพระองค์เท่านั้น นอกจากนี้ มนุษย์ทั้งสิ้นถูกสร้าง ขึ้นตามพระฉายาและตามอย่างพระเจ้าองค์นี้ (ปฐมกาล 1:26-27) และมนุษย์มี ลมปราณแห่งชีวิตของพระเจ้า (ปฐมกาล 2:7)

สิ่งนี้นำเราไปสู่คำถามที่ล้ำลึกและเร่งด่วนที่สุดคำถามหนึ่งเกี่ยวกับชีวิต นั่นคือ ทำไมเราถึงอยู่ที่นี่ คำตอบง่ายๆ ก็เพราะพระเจ้าทรงต้องการที่จะมีความ สัมพันธ์กับเรา พระเจ้าไม่ได้เป็นเพียงชีวิตและความสว่างเท่านั้น แต่พระองค์ทรง เป็นพระเจ้าแห่งความรักด้วย (1 ยอห์น 4:8, 16) เราที่เป็นเวสเลียนเชื่อว่าความ รักคือพระลักษณะแรกและพระลักษณะที่สำคัญของพระเจ้า พระลักษณะอื่นใด ที่พระเจ้าทรงเป็นหรือไม่เป็นถูกกำหนดไว้ด้วยความรักของพระองค์ ซึ่งรวมถึง ความยิ่งใหญ่สูงสุดของพระองค์ นี่หมายความว่าพระเจ้าทรงสร้างทุกสิ่งออกมาจาก ความรัก และเพราะความรักพระองค์ทรงเป็นพระเจ้าแห่งความสัมพันธ์<sup>21</sup> สิ่งนี้เปิดเผย ให้เห็นถึงธรรมชาติของเราเอง เราเป็นมนุษย์แห่งความสัมพันธ์ เราถูกสร้างขึ้น ตามพระฉายาของพระเจ้าและไม่ว่าพระฉายาของพระเจ้า (*imago Dei–อิมาโก เด*) จะหมายถึงสิ่งใดก็ตามสำหรับมนุษย์ พระฉายานี้รวมถึงความสัมพันธ์ (เปรียบเทียบ ปฐมกาล 2:18; 5:3)

ความรักของพระเจ้าที่มีต่อมนุษย์และความปรารถนาที่จะมีความสัมพันธ์ ที่แท้จริงหมายความว่าพระองค์ทรงสร้างเราให้มีเสรีภาพในการตัดสินใจ อาดัมและ เอวาไม่ได้ถูกบังคับให้เข้ามามีความสัมพันธ์กับพระเจ้า ทั้งสองคนมีทางเลือก ซึ่ง หนึ่งในทางเลือกนั้นคือความเป็นไปได้ของการไม่เชื่อฟัง เรื่องราวของการล้มลง ในความบาปแสดงให้เห็นถึงความจริงข้อนี้ พระเจ้าทรงให้อาดัมและเอวามีอำนาจ ครอบครองเหนือสิ่งทรงสร้างทั้งปวงของแผ่นดินโลก (ปฐมกาล 1:26-30; 2:15-20) แต่ทั้งสองยกชูสิ่งทรงสร้างขึ้นสูงกว่าพระผู้สร้างด้วยการคิดว่าคำพูดของงู ถูกต้องกว่าคำตรัสของพระเจ้า (ปฐมกาล 3:5) พูดอีกอย่างคือ ความบาปครั้งแรก เป็นความบาปแห่งการไหว้รูปเคารพซึ่งเป็นการทำให้บางคนหรือบางสิ่งอยู่เหนือ พระเจ้าและเป็นการบิดเบือนระเบียบแบบแผนที่ทรงสร้างไว้รวมถึงความสัมพันธ์ ระหว่างมนุษย์กับพระเจ้า (เปรียบเทียบกับโรม 1:18-32) กระนั้น แม้ในท่ามกลาง การไม่เชื่อฟังของมนุษย์ พระเจ้ายังทรงสำแดงความเมตตาและทรงแสวงหามนุษย์ ต่อไปด้วยความรักโดยหวังว่ามนุษย์จะยอมรับพระลักษณะที่แท้จริงของพระองค์ ไว้วางใจในพระองค์ และแสดงให้โลกเห็นถึงพระองค์

แม้ความบาปจะมีผลลัพธ์ตามมา (ปฐมกาล 3:14-24) (ซึ่งมีผลต่อการ ขาดสะบั้นของความสัมพันธ์) แต่พระเจ้ายังทรงหยิบยื่นพระคุณให้เปล่า ๆ ซึ่งทำให้ มนุษย์สามารถกลับมาเลือกพระองค์อีกครั้งหนึ่ง แม้ด้วยสิ่งนี้ เรื่องราวของมนุษย์ ยังคงเป็นเรื่องของความบาปและการเหินห่างจากพระเจ้าอย่างต่อเนื่อง เราสามารถ อธิบายเรื่องราวของปฐมกาลบทที่ 3-11 ว่าเป็นการถลำลึกลงไปในการไม่เชื่อฟัง อย่างรวดเร็วและการถูกแยกออกจากพระเจ้ามากยิ่งขึ้น สิ่งที่เริ่มดันด้วยการละเมิด

#### เรื่องราวของพระเจ้าในพระคัมภีร์เดิม

คำสั่งของพระเจ้าบานปลายไปสู่การฆาตกรรมอย่างรวดเร็ว (ปฐมกาลบทที่ 4) ความเสื่อมถอยอย่างสิ้นเชิงของมนุษย์ (ปฐมกาลบทที่ 6-9) และความพยายาม ของมนุษย์ที่จะสร้างชื่อเสียงให้กับตนเองโดยไม่มีพระเจ้า (ปฐมกาลบทที่ 11) ถึงกระนั้น แม้ความบาปจะครอบงำ แต่ความรักของพระเจ้าก็มีอำนาจครอบครอง ยิ่งใหญ่กว่า สิ่งนี้เป็นที่ประจักษ์อย่างชัดเจนในการสนทนาของพระเจ้ากับอาดัมและ เอวาหลังจากการล้มลงในความบาป การตรัสของพระองค์กับคาอินหลังจากที่เขา ฆ่าอาแบลน้องซายของตน ในการทรงเลือกโนอาห์ รุ้งแห่งพันธสัญญาของพระองค์ หลังจากน้ำท่วม และแม้กระทั่งในการที่พระเจ้าทรงให้มนุษย์เกิดความสับสนในเรื่อง ภาษาและการกระจัดกระจายไปของมนุษย์ พระเจ้าองค์นี้ทรงจริงจังกับการทรงสร้าง การทรงสร้างขึ้นใหม่ และการรื้อฟื้นความสัมพันธ์ นี่เป็นเรื่องราวจากปฐมกาลและ เป็นเรื่องราวต่อไปตลอดพระคัมภีร์และตลอดประวัติศาสตร์ของมนุษย์

โดยสรุป เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าของเราคือพระเจ้าผู้ทรงสร้างและรู้ว่าการทรง สร้างนี้เกิดขึ้นจากความรักอย่างลึกซึ้งและกว้างใหญ่ไพศาลของพระองค์ พูดอีกอย่าง คือ การทรงสร้างสรรค์คือการหยิบยื่นธรรมชาติสำคัญแห่งความรักของพระองค์ ให้กับมนุษย์ เราเรียนรู้ว่าแผนการของพระเจ้ารวมไปถึงความสัมพันธ์อย่างต่อเนื่อง กับมนุษย์ผู้ที่ได้รับการเชิญชวนให้ร่วมมือกับพระเจ้าในขั้นตอนของการทรงสร้าง และการทรงสร้างขึ้นใหม่ สุดท้ายเราเรียนรู้ว่าบทบาทของเราในเรื่องราวของพระเจ้า ที่เปิดเผยออกมาคือการยอมรับว่าพระองค์คือผู้ใด การเดินอยู่ในความสัมพันธ์ อย่างแท้จริงกับพระองค์ และการแสดงพระองค์ให้โลกเห็น

### พระเจ้าผู้ทรงเรียก (ปฐมกาลบทที่ 12 – อพยพ)

ผู้คนที่คุ้นเคยกับเรื่องราวต่างๆ ในพระคัมภีร์ จะไม่ประหลาดใจกับการ พูดว่าพระเจ้าองค์นี้เป็น*พระเจ้าผู้ทรงเรียก* มีตัวอย่างมากมายของการที่พระเจ้า ทรงเรียกผู้คน ให้เข้าสู่ความสัมพันธ์และพันธกิจกับพระองค์ การทรงเรียกของ อับราฮัมและของโมเสสเป็นตัวอย่างของการทรงเรียกที่สำคัญที่สุด เนื่องจากทั้ง สองท่านเป็นทางเลือกของพระเจ้าเกี่ยวกับคนอิสราเอลและการเข้าสู่พันธสัญญากับ คนเหล่านั้น พันธสัญญาคือ "ข้อผูกมัดที่ปฏิญาณไว้อย่างจริงจังซึ่งเป็นการรับประกัน คำสัญญาหรือข้อผูกพันที่กระทำขึ้นโดยคู่สัญญาฝ่ายหนึ่งหรือทั้งสองฝ่าย"<sup>22</sup> ถ้า คู่สัญญาฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดไม่ได้ยึดตามส่วนหนึ่งส่วนใดของข้อตกลงนั้น พันธสัญญาดัง กล่าวก็สิ้นสุดลงและอาจมีผลกระทบที่สำคัญตามมาโดยเฉพาะอย่างยิ่งกับคู่สัญญา ที่อ่อนแอกว่า

พันธสัญญาที่มีเงื่อนไขเหล่านี้เป็นสิ่งที่มีอยู่ทั่วไปในบริบทและวัฒนธรรม ต่างๆ ของโลกพระคัมภีร์ สิ่งที่ทำให้หัวใจสำคัญของพันธสัญญาส่วนใหญ่ระหว่าง พระเจ้ากับมนุษย์มีเอกลักษณ์อยู่ตรงที่ว่าพระสัญญาเหล่านั้นไม่มีเงื่อนไข อับราม ได้รับการทรงเรียกให้ไปยังดินแดนใหม่ (ปฐมกาล 12:1) ผู้ชายชาวอิสราเอลได้ รับคำสั่งให้เข้าสุหนัต (ปฐมกาล 17:9-14) โมเสสได้รับการทรงเรียกให้เข้าเฝ้า ฟาโรห์และนำคนอิสราเอลไปยังแผ่นดินแห่งพันธสัญญา (อพยพ 3:10) และคน ้อิสราเอลได้รับคำบัญชาให้รักษาพระบัญญัติของพระเจ้า (อพยพ 19:5) ถึงกระนั้น การตัดสินใจของคนเหล่านั้นที่จะเข้าร่วมในพระสัญญาของพระเจ้าไม่ใช่สิ่งที่กำหนด ้ว่าพระสัญญาเหล่านั้นจะบรรลุผลหรือไม่ โดยทั่วไปการตัดสินใจของเขาจะเป็น สิ่งที่กำหนดว่าผู้คนที่เข้าร่วมจะถูกรวมไว้ในพระพรหรือไม่และสิ่งนั้นจะเปลี่ยน ้วิธีการอย่างเฉพาะเจาะจงที่พระเจ้าจะทำให้พระสัญญาของพระองค์สำเร็จหรือไม่ แต่พระเจ้าก็ยังทรงตั้งพระทัยที่จะทำให้พระประสงค์ของพระองค์ในการทำให้ พระองค์เป็นที่รู้จักของบรรดาประชาชาติ การอวยพรคนเหล่านั้น ตลอดจนการไถ่ และการรื้อฟื้นสรรพสิ่งทั้งปวงที่ทรงสร้างขึ้นมาใหม่ให้สำเร็จเป็นจริง พระเจ้าเพียงแต่ เชิญชวนอิสราเอลให้เข้าร่วมในพระพรดังกล่าวของคนอื่น (ปฐมกาล 12:3; 22:18) เช่นเดียวกับที่พระองค์ทรงเชิญชวนผู้เชื่อทุกคนในปัจจุบันให้เข้าร่วมในพันธกิจของ พระเจ้า

การทรงเรียกของพระเจ้าเหนือผู้คนนั้นมีหลายด้านที่ทำให้สับสนุงนงง ประการแรก พระเจ้าทรงรวมมนุษย์ไว้ในแผนการทรงไถ่ของพระองค์แม้พระองค์ ทรงทราบว่ามนุษย์จะปฏิเสธ ไม่เชื่อฟัง และล้มเหลวก็ตาม ประการที่สอง พระองค์ ไม่ทรงบีบบังคับให้เข้าร่วม แต่ละคนได้รับเชิญให้เลือกที่จะตอบรับการเชิญชวนและ เลือกที่จะดำเนินชีวิตของตนในแต่ละวันอย่างสัตย์ชื่อ ประการที่สาม พระเจ้า ทรงเสาะหามนุษย์ต่อไปแม้มนุษย์ยังคงปฏิเสธ ไม่เชื่อฟัง และล้มเหลวอย่างต่อ เนื่องก็ตาม ประการที่สี่ พระเจ้าทรงเชิญชวนให้มีการปฏิสัมพันธ์อย่างมีชีวิตชีวา และตรงไปตรงมาภายในความสัมพันธ์ ตัวอย่างของข้อสุดท้ายนี้พบได้ในการที่ พระเจ้าทรงอนุญาตให้อับราฮัมตั้งคำถามถึงเจตนาของพระเจ้าที่มีต่อเมืองโสโดม (ปฐมกาล 18:22-33) ในการที่ยาโคบได้รับอนุญาตให้ปล้ำสู้กับพระเจ้า (ปฐม กาล 32:22-32) ในการที่โมเสสได้รับอนุญาตให้สงสัยการที่พระเจ้าทรงเลือกท่าน ให้เป็นผู้นำที่เหมาะสมสำหรับภารกิจที่อยู่ต่อหน้าท่าน (อพยพ 3:10-4:17) และ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการที่โมเสสสามารถโต้แย้งกับพระเจ้าจนถึงจุดที่พระเจ้า "ทรง กลับพระทัย" เกี่ยวกับการทำลายอิสราเอล (อพยพ 32:7-14)\*\*\*

ดูเหมือนว่าข้อต่างๆ เหล่านี้ทำให้พร<sup>ิ</sup>่ะเจ้าไม่มีความสำคัญ อย่างน้อยในมุม มองแบบชาวโลก แต่กระนั้น ข้อเหล่านี้คือสิ่งพิสูจน์ว่าพระเจ้าองค์นี้ไม่เหมือนพระเจ้า องค์อื่นๆ ที่เราพยายามจะสร้างขึ้นในมโนภาพของเราเอง ซึ่งโดยทั่วไปจะอยู่บน พื้นฐานของความต้องการอำนาจของมนุษย์ ตรงกันข้าม พระเจ้าเที่ยงแท้ (แม้จะมี ฤทธิ์อำนาจสูงสุดและความรอบรู้ในสิ่งสารพัด) ทรงเป็นความรักที่บริสุทธิ์และทรง ปรารถนาความสัมพันธ์มากกว่าการเชื่อฟังอย่างไร้สติ เพราะเหตุนี้ การทรงเรียก เบื้องต้นของเราไม่ใช่เพื่อให้ทำภารกิจบางอย่าง แต่เป็นการทรงเรียกเพื่อให้เข้าสู่ ความสัมพันธ์ที่แท้จริงกับพระเจ้าและกับคนอื่น

เราสามารถเห็นความสัมพันธ์ของพระเจ้าได้ในพระบัญญัติสิบประการ (อพยพ 20:1-17; เฉลยธรรมบัญญัติ 5:6-21) และในพลับพลา (อพยพบทที่ 25-31) พระบัญญัติสิบประการให้แนวทางกับอิสราเอลเกี่ยวกับการดำเนินชีวิต ในความสัมพันธ์กับพระเจ้า (พระบัญญัติข้อ 1-4) และกับคนอื่น (พระบัญญัติ ข้อ 5-10) ดังนั้น พระเยซูจึงทรงสรุปพระบัญญัติข้อใหญ่ไว้ด้วยถ้อยคำต่อไปนี้ว่า "จงรักพระองค์ผู้เป็นพระเจ้าของเจ้าด้วยสุดใจสุดจิตของเจ้าและด้วยสิ้นสุดความคิด ของเจ้า" (เปรียบเทียบกับเฉลยธรรมบัญญัติ 6:4) และ "จงรักเพื่อนบ้านเหมือน รักตนเอง" (เปรียบเทียบกับเลวีนิติ 19:18) และพระองค์ตรัสเพิ่มเติมว่า "ธรรม บัญญัติและคำของผู้เผยพระวจนะทั้งสิ้น ก็ขึ้นอยู่กับพระบัญญัติสองข้อนี้" (มัทธิว 22:37-40) นอกจากนั้น พลับพลาเป็นสัญลักษณ์ของการสถิตอยู่ด้วยของพระเจ้า ในท่ามกลางชุมชนและความเต็มใจของพระองค์ที่จะดำเนินไปกับเขาในการเดินทาง มุ่งหน้าไปสู่แผ่นดินแห่งพันธสัญญา

โด<sup>้</sup>ยสรุป เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าผู้ทรงเรียกเพราะพระองค์ทรงปรารถนาที่ จะรื้อฟื้นความสัมพันธ์ที่ขาดสะบั้นลงขึ้นมาใหม่ พูดอีกอย่างคือ การทรงเรียกคือ การหยิบยื่นธรรมชาติที่เต็มไปด้วยความรักของพระเจ้าให้กับมนุษย์ นอกจากนี้ เราเรียนรู้ว่าความสัมพันธ์ของพระเจ้าหมายถึงการที่พระองค์ทรงตั้งพระทัยที่จะรวม มนุษยชาติไว้ในแผนการแห่งการคืนดีและการรื้อฟื้นของพระองค์ และการที่พระองค์ จะทรงเรียกมนุษย์ให้กลับเข้ามาสู่ความสัมพันธ์และจะทรงเรียกมนุษย์ให้เข้าสู่พันธ กิจต่อไป สุดท้าย เราได้รับการเตือนให้ระลึกว่าบทบาทของเราคือการดำเนินชีวิต ในความไว้วางใจและการเชื่อฟัง ซึ่งสิ่งนี้จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราตอบรับต่อการทรง เรียกให้มีความสัมพันธ์ที่แท้จริงกับพระเจ้าและกับคนอื่น และเมื่อเรายอมรับเอา พันธกิจของพระเจ้า ไว้เป็นการทรงเรียกของเราเองเท่านั้น

# พระเจ้าผู้ทรงจัดเตรียม (เลวีนิติ – โยชูวา)

เมื่อเรื่องราวของพระคัมภีร์เปิดเผยออกมา เราเริ่มเห็นชัดเจนว่าพระเจ้า ทรงมุ่งที่จะสำแดงพระองค์เองกับอิสราเอลและทรงมุ่งที่จะช่วยพวกเขาให้เข้าใจว่า พระองค์คือพระเจ้าแบบไหน ในการสำแดงนั้นคนอิสราเอลเรียนรู้ว่าพระองค์คือ *พระเจ้าผู้ทรงจัดเตรียม* ทั้งในสิ่งต่าง ๆ และหนทางที่พระองค์ทรงจัดเตรียม ในเลวีนิติ เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าทรงบริสุทธิ์ และรู้ว่าความบริสุทธิ์นี้มีไว้สำหรับคนเหล่านั้น ด้วยเช่นกัน "เจ้าทั้งหลายต้องบริสุทธิ์เพราะเราพระเยโฮวาห์พระเจ้าของเจ้าเป็น ้ผู้บริสุทธิ์" (เลวีนิติ 19:2) แม้บางคนเห็นว่าสิ่งนี้เป็นเพียงคำสั่งที่ไม่อาจบรรลุสำเร็จ ได้ แต่เราต้องเข้าใจเช่นกันว่าสิ่งนี้เป็น (1) คำประกาศถึงธรรมชาติของพระเจ้า และ (2) คำเชิญชวนให้เปลี่ยนแปลงธรรมชาติของเราด้วยธรรมชาติของพระองค์ พูดอีกอย่างคือ พระเจ้าองค์นี้ทรงปรารถนาที่จะมีความสัมพันธ์อย่างแนบแน่นกับ มนุษย์มากจนพระองค์ทรงจัดเตรียมหนทางไว้เพื่อปรับเปลี่ยนการแตกสลายนั้นและ เพื่อทำให้มนุษย์สมบูรณ์และบริสุทธิ์ ทั้งในรูปของปัจเจกบุคคลและในรูปของชุมชน เราเรียนรู้อีกว่าความบริสุทธิ์รวมถึงการดูแลเพื่อนบ้านที่เหมือนเรา และดูแลเพื่อน ้บ้านที่ไม่เหมือนเรา ซึ่งได้แก่ "คนต่างด้าว" (เลวีนิติ 19:33-34; เปรียบเทียบกับ ลูกา 10:29-37) พระเจ้าทรงปรารถนาให้มีการคืนดีและการรื้อฟื้นความสัมพันธ์ ของมนุษย์ที่มีต่อกันและกัน และท้ายที่สุดแม้ว่าความบริสุทธิ์จะถูกกำหนดโดยความ สัมพันธ์ของเรากับพระเจ้า แต่ความบริสุทธิ์นี้ก็สำแดงออกและคงรักษาไว้ในความ

สัมพันธ์กับคนอื่นเช่นกัน

การจัดเตรียมขั้นแรกสำหรับความบริสุทธิ์นี้เกิดขึ้นผ่านระบบถวาย เครื่องบูชา สำหรับหลายคนในปัจจุบัน ระบบถวายบูชาดูเป็นเรื่องป่าเถื่อนและไม่ จำเป็น อย่างไรก็ตาม ภายในสภาพแวดล้อมทางสังคมของคนอิสราเอล ระบบนี้ ได้ให้แนวทางที่คุ้นเคยกับเขาในการนมัสการและการถวายเกียรติพระเจ้าของเขา ระบบถวายเครื่องบูชาเปิดเผยให้เห็นว่า พระเจ้าทรงเต็มพระทัยที่จะพบปะกับมนุษย์ ในที่ที่เขาอยู่มากกว่าที่จะคาดหวังให้มนุษย์พบปะกับพระองค์ในจุดที่พระองค์อยู่ ถึงกระนั้น ในความคุ้นเคยของระบบนี้ก็ยังมีความไม่คุ้นเคยอยู่ด้วยเช่นกัน ระบบถวายเครื่องบูชาที่สร้างขึ้นสำหรับอิสราเอลแตกต่างจากระบบถวายเครื่อง บูชาของชนชาติต่าง ๆ ที่อยู่โดยรอบ ยกตัวอย่าง ชนชาติอื่นถวายเด็กทารกเป็น เครื่องบูชา (เฉลยธรรมบัญญัติ 12:31; สดุดี 106:38) มีการเซือดเฉือนตัวเอง (1 พงศ์กษัตริย์ 18:28) และเชื่อแม้กระทั่งว่าเครื่องบูชาของพวกเขาเลี้ยงดูเหล่า เทพเจ้า<sup>23</sup> (เปรียบเทียบกับสดุดี 50:12-14) นอกจากนั้น เหตุผลโดยทั่วไป สำหรับการถวายเครื่องบูชาของคนเหล่านี้ก็เพื่อบวงสรวงเหล่าเทพเจ้าหรือเพื่อชักจูง เทพเจ้าเหล่านี้ให้อวยพรในบางเรื่อง (เช่น การมีชัยชนะในสงคราม การเก็บเกี่ยว พืชผลที่จะมีอย่างอุดมสมบูรณ์ หรือเรื่องของลูกหลาน เป็นต้น)

ระบบถว<sup>'</sup>ยเครื่อ<sup>°</sup>มูชาของอิสราเอ<sup>°</sup>ลประกอบด้วยเครื่องบูชาที่ต่างกัน ห้าชนิด สามชนิดเป็นเครื่องบูชาโดยสมัครใจ (*เครื่องเผาบูชา ธัญบูชา และศานติ บูชา*) ซึ่งช่วยให้อิสราเอลยอมรับถึงความผิดบาปโดยทั่วไปของมนุษย์ เพื่อแสดงถึง การอุทิศตนและการขอบพระคุณแด่พระเจ้าและเพื่อฉลองโอกาสพิเศษ (เลวีนิติบทที่ 1-3) เครื่องบูชาสองชนิดสุดท้ายเกี่ยวข้องกับการล่วงละเมิด *เครื่องบูชาไถ่บาป*มุ่ง เป้าไปที่การจัดเตรียมเรื่องการชำระให้สะอาด การไถ่โทษ และการยกโทษความผิด สำหรับบาปแห่งการละเลยและความผิดโดยไม่ตั้งใจ (เลวีนิติ 4:1-5:13) ในทำนอง เดียวกัน *เครื่องเผาบูชา*เป็นการจัดเตรียมเพื่อการไถ่โทษและการยกโทษความผิด ที่เกิดขึ้นจากความบาปทั้งโดยตั้งใจและไม่ตั้งใจ และรวมถึงการชดใช้ค่าเสียหาย พร้อมกับเพิ่มอีกยี่สิบเปอร์เซ็นต์ของมูลค่า (เลวีนิติ 5:14-6:7) นอกจากนั้น *วันลบมลทินหรือวันลบบาป* (เลวีนิติ 16; 23:26-32; กันดารวิถี 29:7-11) (ซึ่งถือเป็นวันที่บริสุทธิ์ที่สุด) เป็นการจัดเตรียมสำหรับการไถ่โทษและการยกโทษและการยกโทษ ให้กับประชาชนโดยรวม เมื่อสำรวจเครื่องบูชาชนิดด่างๆ เราเห็นว่าเครื่องบูชา เหล่านี้มีไว้เพื่อประชาชนไม่ใช่เพื่อพระเจ้า (เปรียบเทียบกับอิสยาห์ 1:10-15) ระบบถวายเครื่องบูชาเป็นการเตรียมช่องทางของการถวายเกียรติแด่พระเจ้าและ รักษาความสัมพันธ์ของพวกเขากับพระองค์ สิ่งนี้ยังช่วยให้คนเหล่านั้นสามารถ ดำเนินชีวิตอย่างสมานฉันท์กับเพื่อนบ้านของเขาด้วยการชดใช้ให้กับความผิดของ ตนเช่นกัน ระบบถวายเครื่องบูชาเตรียมหนทางให้กับประชาชนในการมีส่วนร่วมใน ชีวิตของพระเจ้าและชีวิตของชุมชน

พระเจ้าแห่งการจัดเต<sup>ร</sup>ียมองค์นี้ทรงให้การอุ้มชูแก่อิสราเอลในขณะที่พวก เขาระเหเร่รอนอยู่ในถิ่นทุรกันดาร (อพยพ 16:1–17:7; กันดารวิถี 11:31–34) และในที่สุดทรงจัดเตรียมแผ่นดินแห่งพันธสัญญาให้แก่พวกเขาคือแผ่นดินคานาอัน แผ่นดินนี้มีความสำคัญไม่ใช่เพียงแค่เป็น "แผ่นดินที่มีน้ำนมและน้ำผึ้งไหลบริบูรณ์" (อพยพ 3:8; โยซูวา 5:6) แต่ที่ตั้งทางยุทธศาสตร์ที่สำคัญของแผ่นดินนี้เชื่อมต่อ ดินแดนต่าง ๆ ในแถบเมดิเตอร์เรเนียนทั้งภาคเหนือและภาคใต้ แผ่นดินนี้เปิดโอกาส ให้อิสราเอลเป็นพยานถึงความบริสุทธิ์ของพระเจ้าในวิถีทางของการดำเนินชีวิต และการนมัสการของพวกเขา ถึงกระนั้น แม้ในท่ามกลางการจัดเตรียมเหล่านี้ของ พระเจ้า อิสราเอลก็ยังปล้ำสู้อยู่กับการไม่เชื่อฟังอย่างต่อเนื่อง

โดยสรุป เราเรียนรู้ว่าในที่สุดการจัดเตรียมของพระเจ้าเกี่ยวข้องกับการ หยิบยื่นคำเชิญชวนแห่งความสัมพันธ์ของพระองค์ให้กับมนุษยชาติ พูดอีกอย่าง คือ การจัดเตรียมของพระเจ้าคือการมอบความรักและความปรารถนาของพระองค์ ให้กับมนุษย์เพื่อให้เข้าร่วมในความสัมพันธ์ที่แท้จริงกับพระองค์ เราเรียนรู้เช่นกัน ว่าพระเจ้าทรงเป็นพระเจ้าที่บริสุทธิ์และรู้ว่าพระองค์ทรงหยิบยื่นความบริสุทธิ์นี้ให้แก่ มนุษย์ แผนการส่วนหนึ่งแห่งการทรงสร้างของพระเจ้าคือการรื้อฟื้นขึ้นมาใหม่ ซึ่งมี ความหมายมากกว่าการปลดปล่อย สิ่งนี้หมายถึงการเปลี่ยนแปลงไปเป็นประชากร ผู้บริสุทธิ์ที่แพร่กระจายความบริสุทธิ์นี้เข้าไปในโลก เราได้รับการทรงเรียกให้ยอม จำนนต่อพระเจ้าเพื่อให้พระองค์ทรงเปลี่ยนแปลงเราเป็นรายบุคคลและเป็นกลุ่มชน เพื่อให้เราเป็นประชากรที่บริสุทธิ์และเป็นการจัดเตรียมของพระเจ้าในการนำคนอื่น มารู้จักกับพระองค์ นมัสการพระองค์ และสำแดงพระเจ้าองค์นี้ให้ปรากฏเช่นกัน

#### พระเจ้าผู้ทรงปรับสภาพ (ผู้วินิจฉัย – 2 พงศาวดาร)

การให้สมญานามพระเจ้าว่าเป็น*พระเจ้าผู้ทรงปรับสภาพ*อาจฟังดูแปลก ประหลาด การแสดงออกถึงการปรับสภาพของพระเจ้ารวมถึงส่วนประกอบของการ จัดเตรียมและความเมตตา แต่ยิ่งกว่านั้น สิ่งนี้รวมถึงการปรับตัวหรือการปรับเปลี่ยน ในส่วนของพระเจ้าเพื่อพบปะกับมนุษย์ในสภาพที่เขาเป็นอยู่ ซึ่งปกติจะอยู่ในสภาพ ของความบาปหรือความปรารถนาที่ไม่ถูกต้องของเขา ดังนั้น การให้สม<sup>์</sup>ญานามนี้ ้จึงเหมาะสมและเผยให้เห็นถึงขนาดแห่งความอดทนของพระเจ้าที่มีต่ออิสราเอล เพื่อเห็นแก่ความสัมพันธ์อันต่อเนื่อง หนังสือผู้วินิจฉัยให้ภาพรวมที่ดีเกี่ยวกับวงจร แห่งการไม่เชื่อฟังอย่างต่อเนื่องของอิสราเอล เมื่อชนรุ่นใหม่เกิดขึ้นมา คนเหล่านั้น ลืมการกระทำดีของพระเจ้า ละทิ้งพระเจ้า หันกลับไปสู่หนทางแห่งความชั่วของตน และปรนนิบัติพระอื่น (เปรียบเทียบกับผู้วินิจฉัย 2:10-11) การหันกลับนี้นำไปสู่ ้ความพ่ายแพ้ในการทำสงคราม ความตาย และการถูกทำลายซึ่งในจุดนั้นเขาร้อง ทูลพระเจ้าผู้ทรงแต่งตั้งผู้นำขึ้นมา (เรียกว่า "ผู้วินิจฉั้ย") เพื่อปลดปล่อยอิสราเอล และรื้อฟื้นเขาให้กลับสู่ความสัมพันธ์กับพระเจ้าอีกครั้งหนึ่ง²ฯ ผู้วินิจฉัยเหล่านี้เป็น ส่วนหนึ่งของการปรับสภาพของพระเจ้า พูดอีกอย่างคือ คนอิสราเอลไม่ใช่ต้นแบบ ที่สมบูรณ์ คนเหล่านี้เป็นเหมือนสิ่งที่พระเจ้าต้องยอมรับสภาพของเขาโดยปริยาย ในส่วนของพระองค์

การเรียกร้องของอิสราเอลเพื่อขอให้มีกษัตริย์ที่เป็นมนุษย์เป็นการปรับ สภาพอีกครั้งหนึ่งของพระเจ้า<sup>25</sup> อิสราเอลต้องการจะมีกษัตริย์เพื่อจะสามารถเป็น เหมือนชนชาติอื่นๆ คำตอบของพระเจ้าที่ให้กับซามูเอลผู้ทุกข์ใจเผยให้เห็นอย่าง ชัดเจน "จงฟังเสียงประชาชนในเรื่องที่พวกเขาพูดกับเจ้า เพราะว่าพวกเขาไม่ได้ ละทิ้งเจ้าแต่พวกเขาละทิ้งเรา ไม่ให้เราเป็นกษัตริย์เหนือพวกเขา" (1 ซามูเอล 8:7) การปรับสภาพของพระเจ้ามาพร้อมกับคำตักเตือนอย่างชัดเจนเกี่ยวกับความเสีย หายซึ่งเกิดจากกษัตริย์ที่เป็นมนุษย์ต่ออิสราเอล (1 ซามูเอล 8:11-18; เปรียบ เทียบกับเฉลยธรรมบัญญัติ 17:14-20) ซึ่งส่วนใหญ่สำเร็จเป็นจริงในช่วงการครอง ราชย์ของซาโลมอน (1 พงศ์กษัตริย์ 11:1-13; 2 พงศาวดาร 1-9) และส่งผล ให้เกิดการแบ่งแยกเป็นสองอาณาจักร (1 พงศ์กษัตริย์ 12) พระเจ้าทรงสถาปนา ระบอบเทวาธิปไตย แต่ประชาชนต้องการระบอบราชาธิปไตย คนเหล่านั้นต้องการ ้ตัวแทนของพระเจ้าที่เป็นมนุษย์ในท่ามกลางพวกเขาตลอดเวลา อย่างไรก็ตาม ้ตัวแทนที่เป็นมนุษย์ส่วนใหญ่มักจะส่งผลให้ประชาชนลืมว่าพระเจ้าคือกษัตริย์ที่แท้ ้จริงของพวกเขา "ผู้ประทับบนพระที่นั่งอันสูงส่งและรับการเทิดทูน" (อิสยาห์ 6:1) พระเจ้าทรงปรับสภาพอิสราเอลด้วยพลับพลาเช่นกัน ความปรารถนา ้ที่จะสร้างที่ประทับถาวรให้พระเจ้าของกษัตริย์ดาวิดได้รับคำตอบด้วยถ้อยคำ เหล่านี้ "เราไม่เคยอยู่ในนิเวศนับแต่วันที่เราพาพงศ์พันธุ์อิสราเอลขึ้นมาจากอียิปต์ ้จนถึงวันนี้ และเราเองก็ไปกับเต็นท์และกับพลับพลา ในที่ต่างๆ ที่เราเองไปกับ พงศ์พันธุ์อิสราเอลทั้งหมด เราเคยพูดสักคำกับผู้นำคนไหนในเผ่าของอิสราเอลผู้ที่ เราบัญชาให้เขาเลี้ยงดูอิสราเอลประชากรของเราไหมว่า ทำไมพวกเจ้าไม่สร้างนิเวศ ไม้สนสีดาร์ให้เรา" (2 ซามูเอล 7:6-7) เช่นเดียวกับบทบาทของกษัตริย์ พระวิหาร ช่วยทำให้เกิดความมั่นคงและความสำคัญให้กับประชาชน สิ่งนี้แสดงถึงความเชื่อม โยงกับพระเจ้าและการสนับสนุนที่เขาได้รับจากพระองค์<sup>26</sup> ความปรารถนาของดาวิด ที่จะสร้างพระวิหารให้กับพระเจ้าและการสร้างให้เสร็จสิ้นสมบูรณ์ของซาโลมอน .เป็นเรื่องเกี่ยวกับการสถาปนาสถานที่ศูนย์รวมสำหรับการปกครองและ การทหารเพื่อรวบรวมอาณาจักรเป็นหนึ่งเดียวพอๆ กับเรื่องความต้องการที่จะ สร้างที่ประทับอันเหมาะสมให้กับพระเจ้า (เปรียบเทียบกับ 2 พงศาวดาร 2:1; 7:11) ในบางแง่มุม สิ่งนี้เป็นความพยายามที่จะควบคุมความเคลื่อนไหวของ พระเจ้า แม้สุดท้ายพระเจ้าทรงอนุญาตให้สร้างพระวิหารนั้น แต่พระเจ้าทรงเตือน ให้ซาโลมอนจำไว้ว่าการสถิตอยู่ด้วยของพระองค์จะอยู่ท่ามกลางเขาตราบใดที่ ซาโลมอนและประชาชนถ่อมตัวลง อธิษฐาน แสวงหาพระพักตร์ของพระเจ้า และ หันกลับจากทางชั่วร้ายของเขาเท่านั้น (2 พงศาวดาร 7:12-22) นอกจากนี้ พระเจ้าทรงเตือนดาวิดให้ระลึกว่าพระเจ้าคือผู้ที่สถาปนาราชวงศ์ของดาวิด (ไม่ใช่ ดาวิดเป็นผู้กระทำให้เกิดขึ้น) (2 ซามูเอล 7:11-16; เปรียบเทียบกับสดุดี 89) ซึ่งเป็นการบอกไว้ล่วงหน้าถึงการจัดเตรียมของพระเจ้าในเรื่องพระคริสต์

ขงเบนการบอกเวลางหนาแงการจดแต่รยมของพระเจาเนเรองพระครสด โดยสรุป ตลอดเรื่องราวทั้งหมดเหล่านี้เราเห็นถึงความอดทนและพระคุณ ของพระเจ้า ในท่ามกลางความบาปและความต้องการของมนุษย์ พระเจ้าทรงปรับ

#### เรื่องราวของพระเจ้าในพระคัมภีร์เดิม

สภาพคนเหล่านี้ด้วยการจัดให้มีผู้วินิจฉัย กษัตริย์ และพระวิหาร แม้สิ่งเหล่านี้ไม่ได้ เป็นส่วนหนึ่งของแผนการดั้งเดิมของพระองค์ก็ตาม เพราะเหตุใด เพราะว่าพระเจ้า ทรงทราบถึงความลึกของการล้มลงในความบาปและพลังอำนาจของวัฒนธรรม และ เพราะว่าพระองค์ทรงตั้งพระทัยที่จะดำเนินอยู่ในความสัมพันธ์กับประชากรเหล่านี้ เราเรียนรู้ว่ารายละเอียดแห่งแผนการของพระเจ้ายึดหยุ่นได้ แต่พระองค์ทรงแน่วแน่ ในพระประสงค์แห่งการทรงไถ่และการทรงรื้อฟื้นขึ้นมาใหม่ของพระองค์เสมอ ในที่สุดแผนการนี้มีพื้นฐานอยู่ในพระคริสต์ แต่ยังคงรวมเอาความสัตย์ซื่อของมนุษย์ ไว้ต่อไป เราเรียนรู้เช่นกันว่าเราต้องเติบโตขึ้นอย่างต่อเนื่องในความเข้าใจของเราว่า พระเจ้าองค์นี้คือผู้ใดและแผนการของพระองค์คืออะไร สิ่งนี้กำหนดให้เราต้อง ก้าวข้ามความต้องการของเราเอง และแม้กระทั่งความเคยชินด้านวัฒนธรรมของ เราเอง เพื่อตั้งคำถามว่าความต้องการและความเคยชินด้านวัฒนธรรมของ เราเอง เพื่อตั้งคำถามว่าความต้องการและความเคยชินจานวัฒนธรรมของ แรงคนะและพันธกิจของพระเจ้าหรือไม่ นอกจากนี้ การปรับสภาพของพระเจ้า ควรหนุนใจให้เราปรับตัว (อดทน) มากขึ้นกับคนอื่นที่แตกต่างจากเราในเรื่องชีวิต และการดำเนินในความเซื่อ

# พระเจ้าผู้ทรงปล้ำสู้ (โยบ – บทเพลงซาโลมอน บทเพลงคร่ำครวญ)

บางทีการให้สมญานามนี้คือสิ่งที่ประหลาดที่สุดในบรรดาสมญานามทั้งหมด ที่เราสำรวจมา ถึงกระนั้น ในแง่ของสิ่งที่เราเรียนรู้เกี่ยวกับอิสราเอลและเกี่ยวกับ ดัวเรา เราไม่ควรแปลกใจที่เราปรนนิบัติ*พระเจ้าผู้ทรงปล้ำสู้*และพระเจ้าผู้ทรง เซิญชวนให้มีการปล้ำสู้ เราได้กล่าวถึงการปล้ำสู้กับพระเจ้าของยาโคบไปแล้ว อย่างสรุป (ปฐมกาล 32:22-32) แต่เรายังไม่ได้สำรวจถึงความหมายแฝงอย่าง ครบถ้วนของเรื่องนี้ ผลลัพธ์ของการปล้ำสู้นัดนี้ก็คือยาโคบ (แปลว่า "คนหลอกลวง" หรือ "คนขี้โกง") กลายเป็นอิสราเอล (แปลว่า "คนที่ดิ้นรนต่อสู้/แข่งขัน/ปล้ำสู้กับ พระเจ้า") และเรื่องราวของยาโคบแสดงให้เห็นภาพของเรื่องราวของอิสราเอล (และ ของมนุษย์) โดยรวม ตลอดพระคัมภีร์พระเจ้าทรงแสดงให้เห็นว่าพระองค์ไม่กลัว ที่จะลดฐานะของพระองค์ลงมาพร้อมทำสิ่งที่ยากลำบากท้าทายและแปดเปื้อนเพื่อ มนุษย์เพราะเห็นแก่ความสัมพันธ์ที่ชื่อสัตย์และแท้จริง และพระองค์ทรงเซิญชวน คนอิสราเอลให้ทำแบบเดียวกัน แม้ในท่ามกลางการไม่เชื่อฟังอย่างต่อเนื่องของ คนเหล่านั้น ถ้าอิสราเอลมีส่วนร่วมกับพระเจ้าและปล้ำสู้กับพระองค์อย่างต่อเนื่อง พระองค์จะทรงปล้ำสู้กับพวกเขาต่อไปเช่นกัน

เรื่องราวของโยบเป็นอีกตัวอย่างหนึ่งของการปล้ำสู่แห่งความสัมพันธ์ดัง กล่าว เมื่อเราอ่านหนังสือเล่มนี้เรารู้สึกตกใจกับคำร้องทุกข์อย่างไม่ยับยั้งและด้วย จิตใจขมขึ่นของโยบที่มีต่อพระเจ้า "ข้าจะทูลพระเจ้าว่า ขออย่าทรงกล่าวโทษข้า พระองค์ ขอให้ข้าพระองค์ทราบว่าไฉนพระองค์ทรงโต้แย้งกับข้าพระองค์ พระองค์ ทรงเห็นชอบแล้วหรือที่จะบีบบังคับ ที่จะหมิ่นพระหัตถกิจของพระองค์และทรงโปรด แผนการของคนอธรรม...แม้พระองค์ทรงทราบว่าข้าพระองค์มิได้เป็นคนอธรรม และ ไม่มีใครช่วยกู้ให้ออกจากพระหัตถ์ของพระองค์ได้" (โยบ 10:2-3, 7) เช่นเดียว กับ "สหาย" ของเขา โยบเข้าใจผิดเกี่ยวกับพระเจ้า แต่สิ่งที่ทำให้โยบแตกต่างจาก คนอื่นซึ่งถูกตำหนิเพราะคำพูดของเขาก็คือ แท้จริงแล้วโยบได้สนทนาพูดคุยกับ พระเจ้าแบบซึ่งหน้าและในทางกลับกัน พระเจ้าก็ได้ทรงตรัสตอบกับโยบแบบซึ่ง หน้าเช่นกัน (โยบ 38-41)<sup>27</sup>

ตัวอย่างที่แพร่หลายที่สุดของการที่พระเจ้าทรงอนุญาตให้มนุษย์ปล้ำสู้ กับพระองค์ พบอยู่ในสดุดีแห่งการคร่ำครวญ ซึ่งมีมากกว่าหนึ่งในสามของสดุดี บทคร่ำครวญเหล่านี้เขียนขึ้นในนามของปัจเจกบุคคลหรือของทั้งชุมชนและเปิด เผยให้เห็นถึงความเอ่อล้นของอารมณ์ความรู้สึกในเชิงลึก ซึ่งรวมถึงความโศกเศร้า ความโกรธ ความคับแค้นใจ และความสงสัย ในแต่ละกรณีพระเจ้าทรงอนุญาตให้ มนุษย์ร้องทูลต่อพระเจ้าผู้ทรงรับฟังในความเจ็บปวดของเขา "ข้าแต่พระเจ้าอีกนาน เท่าใด พระองค์จะทรงลืมข้าพระองค์เสียเป็นนิตย์หรือ พระองค์จะเบือนพระพักตร์ จากข้าพระองค์นานเท่าใด" (สดุดี 13:1) "ข้าแต่พระเจ้า พระองค์ได้ทรงทอดทิ้ง ข้าพระองค์ทั้งหลายแล้ว ทั้งได้ทรงทำลายที่ป้องกันของข้าพระองค์ทั้งหลาย พระองค์ กรงพระพิโรธ ขอทรงช่วยให้ข้าพระองค์กลับคืนอีก" (สดุดี 60:1) การคร่ำครวญ ให้โครงสร้าง "เพื่อขับเคลื่อนผู้นมัสการจากความเจ็บปวดไปสู่ความชื่นชมยินดี จากความมืดไปสู่ความสว่าง จากความสิ้นหวังไปสู่ความหวัง"<sup>28</sup> ท้ายที่สุด การ คร่ำครวญนี้เป็นช่องทางสำหรับ การแสดงความไว้วางใจในพระเจ้าในท่ามกลาง สภาวการณ์ที่ดูเหมือนว่าพระองค์ไม่ได้สถิตอยู่ที่นั่น "แต่ข้าพระองค์วางใจใน ความรักมั่นคงของพระองค์ จิตใจของข้าพระองค์จะเปรมปรีดิ์ในความรอดของ พระองค์ ข้าพเจ้าจะร้องเพลงสรรเสริญพระเจ้า เพราะว่าพระองค์ทรงกระทำ แก่ข้าพเจ้าอย่างดี" (สดุดี 13:5-6) "โดยพึ่งในพระเจ้าข้าพเจ้าทั้งหลายจะปฏิบัติ อย่างเข้มแข็ง พระองค์เองทรงเป็นผู้เหยียบคู่อริของข้าพเจ้าทั้งหลายลง" (สดุดี 60:12)

สดุดีไม่ใช่หนังสือเล่มเดียวที่มีการร้องให้คร่ำครวญ เราได้ยินการร้องให้ คร่ำครวญในหลายที่หลายแห่งตลอดพระคัมภีร์เดิม บทเพลงคร่ำครวญทั้งเล่มเป็น หนังสือแห่งความเจ็บปวดโดยมีการยอมรับถึงผลของความบาปและการวิงวอนขอ พระเมตตาจากพระเจ้า ซึ่งเป็นการเตือนให้เรารู้ว่า "ความทุกข์โศกไม่ใช่เรื่องส่วน ตัว ผู้เขียนท้าทายให้เราพูดอย่างเปิดเผยถึงความทุกข์และความเจ็บปวดของเรา รวมทั้งความวุ่นวายที่รายล้อมการดำรงชีวิตของเรา"<sup>29</sup> ส่วนที่สำคัญที่สุดด้านหนึ่ง ของวรรณกรรมหมวดสติปัญญา (โยบ สุภาษิต และปัญญาจารย์) และบทเพลงของ ชุมนุมชน (สดุดี บทเพลงซาโลมอน และบทเพลงคร่ำครวญ) ก็คือว่าหนังสือเหล่านี้ ที่เป็นพยานยืนยันถึงสติปัญญาโดยรวมของคนหลายรุ่นที่มาอยู่ร่วมกันเพื่อแบ่งบัน ความยินดีและความยากลำบากของชีวิตต่อพระพักตร์พระเจ้า หนังสือเหล่านี้เตือน เราให้ทราบว่า พระเจ้าไม่กลัวคำถามและความสงสัยของเรา (ไม่กลัวแม้กระทั่ง ความโกรษของเรา) ตราบใดที่สิ่งเหล่านี้เป็นส่วนหนึ่งของการแสวงหาความสัมพันธ์ ที่ชื่อตรงและแท้จริง

โดยสรุป เรารับรู้ถึงความล้ำลึกแห่งความรักของพระเจ้า ความเต็มใจของ พระองค์ที่จะมีส่วนร่วมกับมนุษย์ในการปล้ำสู้เพื่อเห็นแก่ความสัมพันธ์อย่างแท้จริง ในทำนองเดียวกัน พระเจ้าทรงปรารถนาให้มนุษย์ตอบสนองต่อการมีส่วนร่วมใน ความสัมพันธ์อย่างซื่อสัตย์กับพระองค์ พูดอีกอย่างคือ ความสัมพันธ์ระหว่างพระเจ้า กับมนุษย์ไม่ใช่ความสัมพันธ์แบบนายกับบ่าว แต่เป็นความสัมพันธ์ต่อกันแบบ มิตรสหาย โดยยังคงยอมรับถึงสิทธิอำนาจของพระเจ้าในขณะเดียวกัน (ดูยอห์น 15:12-17) ความสัมพันธ์เช่นนี้กำหนดให้เราต้องเป็นคนเปิดเผยและซื่อสัตย์กับ พระเจ้า เพราะพระองค์ทรงเซิญชวนเราเข้าสู่การปล้ำสู้ เราได้รับการทรงเรียกให้ เข้ามามีส่วนร่วมกับพระเจ้าในสภาพทั้งหมดที่เราเป็น ให้ร้องทูลต่อพระองค์ทั้งใน ยามทุกข์และยามสุข เราได้รับการทรงเรียกให้มีส่วนร่วมอย่างแท้จริงกับคนอื่นและ ร่วมแบ่งปันในการเดินทางนี้ด้วยกัน

พระเจ้าผู้ทรงปลดปล่อย (อิสยาห์ – มาลาคี; เอสรา – เอสเธอร์)
วิธีการเบื้องต้นของหลายคนในการทำความเข้าใจพระเจ้าคือการมองว่า
พระองค์คือ*พระเจ้าผู้ทรงปลดปล่อย* แต่บ่อยครั้งคนเหล่านี้มักมองการปลดปล่อยนี้
คับแคบเกินไป ในจุดหนึ่งอิสราเอลมีความยุ่งยากในการมองเรื่องการปลดปล่อยของ
พระเจ้าที่คับแคบเกินไปเช่นกัน ซึ่งนำไปสู่การปฏิเสธผู้คนที่แตกต่างจากพวกเขา
แม้อิสราเอลได้รับการทรงเรียกให้เป็นพระพรกับบรรดาประชาชาติ (ปฐมกาล 12:3;
22:18) แต่การไม่เชื่อฟังของพวกเขานำไปสู่การทำให้พระนามของพระเจ้าเป็นที่
ดูหมิ่นในท่ามกลางประชาชาติ (เอเสเคียลบทที่ 36) และนำไปสู่ความล่มจมและ
การตกเป็นเชลยของพวกเขา (2 พงศาวดาร 36:15-21) พระเจ้าทรงเตือนให้
อิสราเอลระลึกถึงความรักของพระองค์ ที่มีต่อสิ่งทรงสร้างทั้งปวงผ่านทางผู้เผย
พระวจนะ (เช่น โยนาห์) และความปรารถนาของพระองค์ที่จะอวยพรบรรดา
ประชาชาติผ่านการเชื่อฟังของอิสราเอล (เช่น เยเรมีย์ 4:1-2; เศคาริยาห์ 8:13)
เมื่อเราอ่านหนังสือผู้เผยพระวจนะเล่มต่างๆ เป็นสิ่งสำคัญที่ต้องสังเกต

ความแตกต่างระหว่างคำเผยพระวจนะเชิงพยากรณ์กับคำเผยพระวจนะเชิงชี้แนะ คนส่วนใหญ่คุ้นเคยกับคำเผยพระวจนะเชิงชี้แนะซึ่งทำนายไว้ล่วงหน้าในปัจจุบัน ถึงความแน่นอนของเหตุการณ์ในอนาคต ถึงกระนั้น คำเผยพระวจนะส่วนใหญ่ของ พระคัมภีร์เป็นการซี้แนะซึ่งประกาศถึงกิจการต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับพระลักษณะของ พระเจ้าและการเปิดเผยเชิงประวัติศาสตร์เกี่ยวกับกิจการของพระเจ้า สิ่งนี้เป็นการ ทำนายไว้ล่วงหน้า "ผู้เผยพระวจนะไม่ได้รับการดลใจให้จุดประเด็นหรือประกาศ หลักคำสอนใด ๆ ที่ไม่ได้ถูกบรรจุไว้ในในหนังสือเบญจบรรณ"<sup>30</sup> คำประกาศของ ผู้เผยพระวจนะคือสิ่งเตือนใจอย่างต่อเนื่องให้กับอิสราเอลเกี่ยวกับการไม่เชื่อฟัง ของตนและผลลัพธ์อันเนื่องมาจากการไม่เชื่อฟังนั้น สิ่งนี้บังคับให้อิสราเอลจดจำถึง พันธสัญญาของพระเจ้าและพระลักษณะของพระองค์

เมื่อประชาชนระลึกถึงพระเจ้าและร้องทูลต่อพระองค์ พระองค์ทรงฟังและ ทรงปลดปล่อยพวกเขาในที่สุด อย่างไรก็ตาม การปลดปล่อยของพระองค์ไม่ได้ เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วเหมือนที่ประชาชนคาดหวัง ประชาชนมักถูกเตือนให้ระวังผู้เผย พระวจนะเทียมเท็จที่สร้างความหวังอย่างลม ๆ แล้ง ๆ ให้แก่พวกเขา (เช่น เยเรมีย์ 23:16; มีคาห์ 3:11) ด้วยการประกาศถึงการปลดปล่อยอิสราเอลให้เป็นอิสระ ในทันที ตรงกันข้าม ในท่ามกลางการตกไปเป็นเชลยของอิสราเอล พระเจ้าทรงเชิญ ชวนอิสราเอลให้ทำตามการทรงเรียกให้สำเร็จ ในการอวยพรชนชาติอื่น (แม้กระทั่ง ชนชาติที่จับพวกเขาไปเป็นเชลย) "แต่จงส่งเสริมสวัสดิภาพของเมือง ซึ่งเราได้ กวาดเจ้าให้ไปเป็นเชลยอยู่นั้น และจงอธิษฐานต่อพระเจ้าเผื่อเมืองนั้นเพราะว่า เจ้าทั้งหลายจะพบสวัสดิภาพของเจ้าในสวัสดิภาพของเมืองนั้น" (เยเรมีย์ 29:7)

การปลดปล่อยอิสราเอลครั้งสำคัญในประวัติศาสตร์ของพระเจ้ามักเกิดขึ้น ผ่านทาง "ผู้รับใช้" ที่ไม่น่าเป็นไปได้ การปลดปล่อยจากบาบิโลนเกิดขึ้นผ่านทาง กษัตริย์ไซรัสแห่งเปอร์เซีย (อิสยาห์ 45:1-7) ไซรัสไม่เพียงแต่ปลดปล่อยอิสราเอล ออกจากการเป็นเซลยเท่านั้น ท่านยังสานต่อคำสั่งจากพระเจ้าให้สร้างพระวิหาร ในเยรูซาเล็มขึ้นใหม่ และส่งคืนทรัพย์สมบัติที่กษัตริย์เนบูคัดเนสซาร์ โขมยมาจาก พระวิหารหลังเดิม (เอสรา 1) ด้วยเช่นกัน บางทีเอสเธอร์ (เด็กกำพร้าชาวยิวที่ โมรเดคัยผู้เป็นญาติรับเธอไว้เป็นบุตรบุญธรรม) น่าจะเป็นผู้ปลดปล่อยที่เหลือ เชื่อมากที่สุด เธอเสี่ยงชีวิตของตนและใช้ตำแหน่งใหม่ของเธอในฐานะราชินีแห่ง เปอร์เซียเพื่อช่วยชาวยิวทั้งหมดให้รอดจากการถูกฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ (เอสเธอร์ 8) ในที่สุดพระเจ้าทรงทำการผ่านทางกษัตริย์อารทาเซอร์ซีสแห่งเปอร์เซีย เพื่อ

ปลดปล่อยเนหะมีย์ให้กลับไปสร้างกำแพงรอบเยรูซาเล็มขึ้นใหม่ (เนหะมีย์ 2) การปลดปล่อยของพระเจ้าไม่ได้จำกัดอยู่กับอิสราเอล (เช่น เมืองนีนะ เวห์) หรือไม่ได้จำกัดอยู่กับช่วงเวลาเฉพาะในประวัติศาสตร์ ตลอดหนังสือผู้เผยพระ วจนะเราเห็นร่องรอยของความรอดอันกว้างใหญ่ไพศาลและสมบูรณ์มากขึ้น ซึ่งเป็น การไถ่นิรันดร์ของสรรพสิ่งที่ทรงสร้างทั้งปวง ถ้อยคำของอาโมสเกี่ยวกับวันแห่ง องค์พระผู้เป็นเจ้าที่ยิ่งใหญ่และน่ากลัว (อาโมส 5:18-20; เทียบกับอิสยาห์ 2) พัฒนาไปเป็นแนวคิดเชิงอนาคตศาสตร์ (ที่เกี่ยวข้องกับสิ่งสุดท้าย) (เศฟันยาห์ 3:11-13; มาลาคี 4:5-6) ซึ่งเป็นแนวคิดที่คริสตจักรยุคแรกเชื่อว่าเริ่มต้นขึ้นอย่าง เป็นทางการในความเป็นบุคคลของพระคริสต์ในการเสด็จมาครั้งแรกของพระองค์ ที่จริงคริสตจักรเริ่มเชื่อว่าพระคริสต์ทรงเป็นผู้รับใช้ที่ต้องทนทุกข์ทรมานตัวจริงของ อิสยาห์ 40-55 ผู้ "เทวิญญาณจิตของท่านถึงความมรณะ... แบกบาปของคนเป็น อันมากและทำการอ้อนวอนเพื่อผู้ทรยศ" (อิสยาห์ 53:12) มีปรากฏการณ์อื่นอีก มากมายที่เชื่อมโยงกับการไถ่เชิงอนาคตศาสตร์ของพระเจ้า เช่น เยเรมีย์พูดถึงการ สถาปนาพันธสัญญาใหม่ของพระเจ้าที่พระบัญญัติจะถูกจารึกไว้ในจิตใจของมนุษย์ (เยเรมีย์ 31:33-34) โยเอลพูดถึงวันที่พระวิญญาณของพระเจ้าจะถูกเทลงมา เหนือมนุษย์ทั้งปวง (โยเอล 2:28-29; เทียบกับเอเสเคียล 37:1-14); อิสยาห์ พูดถึงการทรงสร้างฟ้าสวรรค์ใหม่และแผ่นดินโลกใหม่ซึ่งที่นั่นจะไม่มีการร้องไห้อีก ต่อไปและสุนัขป่ากับลูกแกะจะกินอยู่ร่วมกัน (อิสยาห์ 65:17-25; 66:22-23) และดาเนียลพูดถึงกษัตริย์องค์หนึ่งที่เสด็จมาพร้อมกับอาณาจักรนิรันดร์ (ดาเนียล 7:9-28) สิ่งสำคัญอีกอย่างหนึ่งที่ต้องสังเกตก็คือในแต่ละปรากฏการณ์เหล่านี้ ประชากรของพระเจ้าได้รับการทรงเรียกให้มีส่วนร่วมในการปลดปล่อยและการ รื้อฟื้นของพระเจ้าอย่างเอาจริงเอาจัง

โดยสรุป เราเห็นว่าความบาปและการไม่เชื่อฟังของมนุษย์มีผลลัพธ์ตามมา อย่างถาวรซึ่งยังไม่รวมถึงการถูกแยกออกจากพระเจ้าและพระสัญญาของพระองค์ ขอบคุณพระเจ้าที่เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าทรงเป็นผู้ปลดปล่อยที่ยิ่งใหญ่และรู้ว่าการ ปลดปล่อยของพระองค์เชื่อมโยงกับความรักและพันธสัญญาแห่งความสัตย์ชื่อ ของพระองค์ นอกจากนี้ เราเรียนรู้ว่าแผนการแห่งการปลดปล่อยของพระเจ้า รวมถึงปัจจุบันและอนาคต (การปลดปล่อยเชิงอนาคตศาสตร์) รวมทั้งกับมนุษย์ และสรรพสิ่งที่ทรงสร้างทั้งมวล ตลอดเรื่องนี้เราเห็นว่าการปลดปล่อยของพระเจ้า รวมถึงการมีส่วนร่วมของมนุษย์ อันดับแรกในการที่เราระลึกถึงพระเจ้าและในการ

เรื่องราวของพระเจ้าในพระคัมภีร์เดิม

ที่เราไว้วางใจในพระองค์ จากนั้นในการที่เราขยายการปลดปล่อยและการรื้อฟื้น ของพระเจ้าออกไปในโลกนี้

# คำถามเพื่อการอภิปราย

- เรื่องราวต่างๆ มีความสำคัญมากเพียงใดในบริบททางวัฒนธรรมของคุณ คุณเคยคิดบ้างหรือไม่ว่า พระคัมภีร์เป็นเรื่องราวที่ยิ่งใหญ่ คุณเห็นเรื่อง ราวของพระเจ้ากับเรื่องราวของคุณเอง (หรือของคริสตจักรของคุณ) มา บรรจบกันอย่างไร
- ความจริงเรื่องพระเจ้าทรงเป็นพระผู้สร้างมีอิทธิพลต่อวิธีที่คุณมองมนุษย์ และความปรารถนาที่จะสร้างสรรค์ของมนุษย์อย่างไร
- 3. อะไรคือสิ่งที่คุณเห็นว่าเป็นการทรงเรียกของพระเจ้าในชีวิตของคุณ อะไร คือการทรงเรียกของคริสตจักรท้องถิ่นของคุณ เรื่องราวของพระเจ้ามี อิทธิพลต่อการทรงเรียกเหล่านี้อย่างไร
- พระเจ้าทรงจัดเตรียมให้กับตัวคุณ ครอบครัวของคุณ และคริสตจักรของ คุณอย่างไรบ้าง การจัดเตรียมนี้ช่วยให้คุณบริสุทธิ์และทำให้คุณนมัสการ พระเจ้าได้มากขึ้นอย่างไร
- 5. คุณคิดอย่างไรเกี่ยวกับแนวคิดที่ว่าพระเจ้าทรงปรับสภาพเราเพื่อเห็นแก่ ความสัมพันธ์ พระเจ้าทรงปรับสภาพคุณและคริสตจักรของคุณอย่างไรบ้าง คุณสามารถเรียนรู้อะไรได้จากสิ่งนี้
- คุณเคย "ปล้ำสู้" กับพระเจ้าหรือไม่ อะไรคือสาเหตุและผลลัพธ์เป็นอย่างไร สิ่งนี้สอนเราอย่างไรเกี่ยวกับพระเจ้า และความปรารถนาของพระองค์ที่มี ต่อความสัมพันธ์ที่แท้จริง
- 7. ทัศนะของคุณ (หรือของคริสตจักรของคุณ) เกี่ยวกับการปลดปล่อยของ พระเจ้า จำเป็นต้องขยายกว้างมากขึ้นในทางใดบ้าง

# บทที่ 4

# เรื่องราวของพระเจ้า ในพระคัมภีร์ใหม่

สำหรับคริสเตียนหลายคน อย่างดีที่สุดพระคัมภีร์เดิมก็เป็นเพียงสิ่งที่ ห่างไกลและอย่างแย่ที่สุดพระคัมภีร์เดิมเป็นสิ่งที่ไม่เกี่ยวข้องกับเขาอย่างสิ้นเชิง บางคนถึงกับมองว่าพระคัมภีร์เดิมเป็นสิ่งที่อยู่ตรงกันข้ามกับพระคัมภีร์ใหม่อย่าง สิ้นเชิง มุมมองเช่นนี้เป็นสิ่งที่ไม่น่าเกิดขึ้นเนื่องจากในความเป็นจริงพระคัมภีร์ใหม่อย่าง ลื้นเชิง มุมมองเช่นนี้เป็นสิ่งที่ไม่น่าเกิดขึ้นเนื่องจากในความเป็นจริงพระคัมภีร์ใหม่ อือความต่อเนื่องของพระคัมภีร์เดิม เพราะเหตุนั้นความหมายและความสำคัญของ พระคัมภีร์ใหม่จึงได้รับการเปิดเผยอย่างครบถ้วนเป็นอย่างมากเมื่อเราอ่านในแง่มุม ของพระคัมภีร์เดิม เมื่อเราอ่านทั้งสองพันธสัญญานี้ด้วยกันเราจะเห็นความครบ บริบูรณ์ของความรักของพระเจ้าตามที่แสดงให้เห็นในพระราชกิจของพระเจ้าตั้งแต่ ต้นจนจบ จากพระสัญญาไปถึงความสำเร็จ

## พระเจ้าผู้เสด็จมา (มัทธิว - ลูกา)

"เธอจะประสูติบุตรชายแล้ว เจ้าจงเรียกนามท่านว่าเยซู เพราะว่าท่านเป็น ผู้ที่จะโปรดช่วยชนชาติของท่านให้รอดจากความผิดบาปของเขา"...ดูเถิดหญิง พรหมจารีคนหนึ่งจะตั้งครรภ์และคลอดบุตรชายคนหนึ่งและเขาจะเรียกนามของ ท่านว่าอิมมานูเอล (แปลว่าพระเจ้าทรงอยู่กับเรา)" (มัทธิว 1:21, 23) ถ้อยคำ เหล่านี้คือข้อเตือนใจอย่างชัดเจนเพื่อให้เรารู้ว่าเรารับใช้พระเจ้าผู้เสด็จมา ในตัว บุคคลของพระเยซูชาวนาซาเร็ธ "พระวาทะได้ทรงบังเกิดเป็นมนุษย์และทรงอยู่ ท่ามกลางเรา" (ยอห์น 1:14) การรับสภาพเป็นมนุษย์คือหลักฐานอันล้ำลึกแห่ง ความรักของพระเจ้าที่มีต่อมนุษยชาติและแสดงให้เห็นถึงระยะทางที่พระองค์จะมุ่ง ไปเพื่อรื้อฟื้นเผ่าพันธุ์ของมนุษย์ขึ้นมาใหม่ ในการรับสภาพเป็นมนุษย์ "พระเจ้าทรง กำลังสร้างความเป็นมนุษย์ของเราขึ้นใหม่" "พระเจ้าและมนุษย์มาบรรจบกันในพระ เยซูคริสต์และพันธสัญญาใหม่ได้รับการสถาปนาขึ้นและสำเร็จเป็นจริงชั่วนิรันดร์"<sup>31</sup>

การรับสภาพเป็นมนุษย์ของพระเยซูเป็นการเริ่มต้นแผ่นดินของพระเจ้า หรืออาณาจักรแห่งสวรรค์ (ซึ่งคำสองคำนี้สามารถใช้สับเปลี่ยนกันไปมาได้) ในความเข้าใจของชาวยิว แผ่นดินของพระเจ้าไม่เกี่ยวข้องกับสถานที่ตั้ง แต่เป็นการ ครอบครองของจอมกษัตริย์ เมื่อใดก็ตามและที่ใดก็ตามที่มีการยอมรับอำนาจ อธิปไตยของพระเจ้าและการครอบครองของพระองค์ได้รับการยอมรับ แผ่นดิน ของพระองค์ก็อยู่ที่นั่นและในเวลานั้น แม้ชาวยิวจะรู้ว่าพระเจ้าทรงมีอำนาจ ครอบครองสูงสุดตลอดกาล แต่คนเหล่านั้นก็เชื่อว่าจะมีวันหนึ่งที่ทุกเข่าจะคุกลง กราบและทุกลิ้นจะยอมรับถึงความจริงข้อนี้ (อิสยาห์ 45:23; โรม 14:11; ฟิลิปปี 2:10-11) เพราะเหตุนี้พระเยซูจึงทรงสอนสาวกของพระองค์ให้อธิษฐานว่า "ขอให้ แผ่นดินของพระองค์มาตั้งอยู่ ขอให้เป็นไปตามพระทัยของพระองค์ ในสวรรค์เป็น อย่างไรก็ให้เป็นไปอย่างนั้นในแผ่นดินโลก" (มัทธิว 6:10) แผ่นดินของพระเจ้า เป็นความจริงเกี่ยวกับการสิ้นโลกซึ่งอยู่ทั้งในปัจจุบันและในอนาคต

มีการตั้งข้อสังเกตว่าการศึกษาเรื่องการสิ้นโลกเกี่ยวข้องกับการศึกษาเรื่อง สิ่งสุดท้าย น่าเสียดายที่แนวคิดนี้มักถูกกำหนดไว้ให้เป็นเพียงหลักคำสอนเกี่ยวกับ การเสด็จมาครั้งที่สองของพระคริสต์และ "ยุคสุดท้าย" แต่หลักคำสอนนี้ครอบคลุม มากกว่านั้น มากกว่าเป็นเพียงแค่เหตุการณ์หนึ่ง แต่เป็นโลกทัศน์ที่ปะติดปะต่อ กันอยู่ทั่วไปในโครงสร้างของพระคัมภีร์เดิมและพระคัมภีร์ใหม่รวมทั้งงานเขียน ส่วนใหญ่ในยุคแรกของชาวยิว โลกทัศน์นี้เข้าใจว่าเวลาเป็นสิ่งที่ชั่วขณะและเป็นเส้น ตรงโดยมีจุดเริ่มต้นอย่างชัดเจนและมุ่งหน้าไปสู่จุดสิ้นสุดที่ชัดเจน ดังนั้นการทรง สร้างทั้งมวลจึงมีจุดประสงค์ โลกทัศน์นี้ยังยึดถือมุมมองเชิงจักรวาลเช่นกันโดยเชื่อว่า การกระทำของพระเจ้าและการมีส่วนร่วมของมนุษย์รวมอยู่ในชะตากรรมแห่ง ระเบียบแบบแผนของการทรงสร้างทั้งหมด สุดท้าย โลกทัศน์เรื่องวาระสิ้นโลกมี ศูนย์กลางอยู่ที่การทรงไถ่ของพระเจ้าและการทรงรี้อฟื้นสิ่งทรงสร้างของพระองค์ ขึ้นใหม่และการช่วยมนุษย์ให้ได้รับความรอดและการเปลี่ยนแปลง**ของ**ประชากร ของพระเจ้า

พระเยซูเสด็จมาในฐานะพระเมสสิยาห์ ("ผู้ถูกเจิม") ที่ผู้คนคาดหวังมา ยาวนานและเป็นผู้เริ่มต้นยุคสุดท้ายซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของวันแห่งองค์พระผู้เป็นเจ้า แต่ความเป็นพระเมสสิยาห์ของพระองค์ไม่ได้เป็นไปตามความคาดหวังของผู้คน ้จำนวนมากซึ่งต้องการผู้นำทางการเมืองหรือการทหารเพื่อล้มล้างโรมและสถาปนา การปกครองของอิสราเอลในท่ามกลางบรรดาประชาชาติ พูดอีกอย่างคือ ยุคพระ เมสสิยาห์ควรเป็นช่องทางแห่งการปลดปล่อยสำหรับประชากรของพระเจ้าและ การพิพากษาของพระเจ้าต่อบรรดาประชาชาติที่ต่อสู้กับพระเจ้าและประชากรของ พระองค์ เนื่องจากมีความคาดหวังมากมายผูกติดอยู่กับ "พระเมสสิยาห์" พระเยซู จึงตรัสถึงพระองค์ในฐานะ "บุตรมนุษย์" (มัทธิว 9:6; มาระโก 8:31; ลูกา 9:22) ้ตำแหน่งนี้น่าจะยืมมาจากดาเนียล 7:13-14 และยอมให้พระเยซูอธิบายถึงความ เป็นพระเมสสิยาห์ของพระองค์ในฐานะผู้รับใช้ที่ทนทุกข์ผู้ "ประทานชีวิตของท่าน ให้เป็นค่าไถ่คนเป็นอันมาก" (มาระโก 10:45) ซึ่งสะท้อนภาษาและสัญลักษณ์ ของอิสยาห์ 52:13-53:12 (เทียบกับมัทธิว 26:28) โดยการสิ้นพระชนม์และ การคืนพระชนม์ของพระเยซูพระองค์ทรงมีชัยเหนือความบาปและความตายด้วย การเป็นเครื่องบูชาไถ่บาป (โรม 3:25) ในถ้อยคำของฮีบรู 9:28 ที่ว่า "พระคริสต์ ก็ฉันนั้นคือพระองค์ทรงถวายพระองค์เองเป็นเครื่องบูชาครั้งเดียวเพื่อจะได้ทรง แบกบาปของคนเป็นอันมากไว้ พระองค์จะทรงปรากฏเป็นครั้งที่สองมิใช่เพื่อกำจัด บาปแต่เพื่อช่วยบรรดาผู้ที่รอคอยพระองค์ด้วยใจจดจ่อให้ได้รับความรอด" การเสด็จ มาครั้งแรกของพระเยซูมีจุดสำคัญอยู่ที่การแสวงหาและการช่วยผู้หลงหายให้รอด (ลูกา 19:10) การเสด็จมาครั้งแรกมีเครื่องหมายอยู่ที่พระคุณ ความรัก ความยุติธรรม การรักษา และการเสียสละพระองค์เอง จุดมุ่งหมายหนึ่งเดียวนี้ทำให้หลายคน สับสนซึ่งรวมถึงผู้นำศาสนาและแม้กระทั่งยอห์นผู้ให้รับบัพติสมา (มัทธิว 11:2-6) เช่นเดียวกับคำสอนของพระเยซูเรื่องการเสด็จมาครั้งที่สองของพระองค์ สาเหตุก็ เพราะว่าชาวยิวมีทัศนะในเรื่องเวลาและประวัติศาสตร์เป็นแนวตรง (ดูภาพที่ 3)

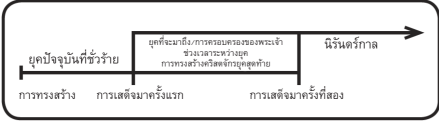
| ยุคปัจจุบันที่ชั่วร้าง | ย      | ยุคที่จะมาถึง/การครอบครองของพระเจ้า |                                                     |  |
|------------------------|--------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------|--|
| การทรงสร้าง            | พระเมส | สิยาห์                              | นิรันดร์กาล<br>การรื้อฟื้นและการครอบครองของอิสราเอล |  |
|                        |        |                                     |                                                     |  |

## ทัศนะของชาวยิวเรื่องเวลาและประวัติศาสตร์

(ภาพที่ 3)

พระเยซูทำให้เกิดการสะดุดในเส้นเวลาซึ่งเราเรียกสิ่งนี้ว่า "ช่วงเวลา ระหว่างยุค" (ดูรูปที่ 4) นี่เป็นพื้นที่ซึ่งเราอาศัยอยู่ในฐานะคริสตจักรยุคสุดท้าย แผ่นดินของพระเจ้าอยู่ที่นี่แล้ว แต่*ยังไม่*ได้ปรากฏกับทุกคน เรามีประสบการณ์ กับความรอดของพระเจ้าที่มาพร้อมกับการเปลี่ยนแปลงของพระเจ้า*แล้ว* แต่เรา*ยัง ไม่*ได้ชื่นชมกับความไพบูลย์ของความรอดนั้น ในท่ามกลาง*สิ่งที่เกิดขึ้นแล้ว*กับ*สิ่ง ที่ยังไม่ได้เกิดขึ้น* เราผู้เป็นคริสตจักรได้รับเชิญให้เข้าร่วมในพันธกิจของพระเจ้า ด้วยการช่วยเหลือซึ่งกันและกันให้มีประสบการณ์กับความรอดของพระเจ้าที่มา พร้อมกับแผ่นดินของพระเจ้าที่กำลังเกิดขึ้น เราได้รับเชิญให้รับสภาพของพระคริสต์ ในโลกของเราด้วยการสำแดงพระบัญญัติข้อใหญ่เรื่องความรักที่มีต่อพระเจ้าและ ต่อเพื่อนบ้าน (มัทธิว 22:37-40) และด้วยการประยุกต์ใช้พระมหาบัญชาของ การสร้างสาวกที่เป็นเหมือนพระคริสต์ในโลกของเรา (มัทธิว 28:19-20)

# ทัศนะของพระเยซูเรื่องเวลาและประวัติศาสตร์



## (ภาพที่ 4)

โดยสรุป เราเห็นว่าการรับสภาพเป็นมนุษย์ของพระคริสต์พร้อมกับชีวิต ความตาย และการเป็นขึ้นมาของพระองค์เป็นหลักฐานที่ยิ่งใหญ่ที่สุดแห่งความ รักของพระเจ้า เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าเสด็จเข้ามาในโลกทรงรับสภาพเป็นมนุษย์ เพื่อทำลายการครอบงำของความบาปเหนือสรรพสิ่งที่ทรงสร้าง และเพื่อสำแดง ให้มนุษยชาติเห็นถึงหนทางที่ดีกว่าที่จะดำเนินชีวิตในความสนิทสนมและเป็นหนึ่ง เดียวกับพระเจ้าอย่างสมบูรณ์ ยิ่งไปกว่านั้น การสิ้นพระชนม์และการฟื้นคืนพระชนม์ ของพระคริสต์ยังเป็นช่องทางแห่งการไถ่บาปและเริ่มต้นกระบวนการของการนำเอา ความไพบูลย์แห่งแผ่นดินของพระเจ้ามาไว้บนแผ่นดินโลกเช่นกัน เราได้รับการทรง เรียกให้รับสภาพของพระคริสต์ด้วยการสวมใส่พระคริสต์ ดำเนินชีวิตอยู่ท่ามกลาง ผู้คนที่ทุกข์ยากและเจ็บปวด และแสดงออกให้พวกเขาเห็นถึงความรักและความรอด ของพระคริสต์อย่างเป็นรูปธรรม

## พระเจ้าผู้ทรงสถิตอยู่ (ยอห์น – กิจการ)

การทรงสถิตอยู่ของพระเจ้าในท่ามกลางประชากรของพระองค์ไม่ใช่เรื่อง ใหม่ เราเห็นสิ่งนี้มาตั้งแต่เริ่มต้น อย่างไรก็ตาม ความเป็นจริงเรื่องการที่พระเจ้าทรง สถิตอยู่ภายในประชากรของพระองค์เป็นเรื่องที่ลึกซึ้งและพิสูจน์ว่าพระองค์ทรงเป็น *พระเจ้าผู้ทรงสถิตอยู่* แม้มีหลายโอกาสในพระคัมภีร์เดิมที่พระวิญญาณของพระเจ้า เสด็จมาในชั่วขณะหนึ่งเหนือบุคคลที่ได้รับการทรงเลือกเพื่อภารกิจใดภารกิจหนึ่ง โดยเฉพาะ (เช่น อพยพ 31:2-3; ผู้วินิจฉัย 3:10; อิสยาห์ 11:2) แต่นั่นเป็นข้อ ยกเว้น ไม่ใช่กฎเกณฑ์ ประชากรของพระเจ้าตั้งตารอคอยวันเวลาเมื่อพระเจ้าจะ ทรงเทพระวิญญาณบริสุทธิ์อย่างถาวรมาเหนือมนุษย์ทุกคนทั้งชายและหญิง เด็ก และผู้ใหญ่ ทาสและไทย (โยเอล 2:28-29) ความฝันนี้กลายเป็นจริงผ่านทางการ

สิ้นพระชนม์ การฟื้นคืนพระชนม์ และการเสด็จขึ้นสู่สวรรค์ของพระคริสต์ หนังสือกิจการบอกเล่าถึงการเสด็จมาของพระวิญญาณบริสุทธิ์เหนือบรรดา ผู้เชื่อในวันเพ็นเทคอศต์ หลังจากเต็มลันด้วยพระวิญญาณ ผู้เชื่อเหล่านั้นเริ่มพูด ภาษาอื่นๆ เพื่อให้ผู้คนที่อยู่ในสถานที่แห่งนั้นได้ยินถ้อยคำในภาษาแม่ของเขาเอง (กิจการ 2:4-12) บางคนอธิบายเหตุการณ์นี้ว่าเป็นการพลิกกลับของเรื่องราว หอบาเบล (ปฐมกาล 11:1-9) เนื่องจากเหตุการณ์นี้นำภาษาต่างๆ มาอยู่ร่วมกัน<sup>32</sup> อย่างไรก็ตาม ปัญหาที่เกิดกับหอบาเบลไม่ใช่การมีภาษาเดียวกัน แต่เป็นปัญหาที่ ผู้คนไม่ต้องการ "กระจัดกระจายไปทั่วพื้นแผ่นดิน" (ปฐมกาล 11:4) คนเหล่านั้น เพิกเฉยต่อคำสั่งที่พระเจ้าทรงมอบให้กับมนุษย์ก่อนหน้านี้ เพื่อให้มีลูกดกทวีมากขึ้น จนเต็มแผ่นดินด้วยสง่าราศีของพระเจ้า (ปฐมกาล 1:28; 9:1 เทียบกับอิสยาห์ 11:9; ฮาบากุก 2:14)<sup>33</sup> ในอีกด้านหนึ่ง หนังสือกิจการวางโครงสร้างตามพระบัญชา ของพระเยซูเพื่อให้เผยแพร่ข่าวสารของพระคริสต์ไปทั่วโลก "แต่ท่านทั้งหลายจะ ได้รับพระราชทานฤทธิ์เดช เมื่อพระวิญญาณบริสุทธิ์จะเสด็จมาเหนือท่านและท่าน ทั้งหลายจะเป็นพยานฝ่ายเราในกรุงเยรูซาเล็ม ทั่วแคว้นยูเดีย แคว้นสะมาเรียและ จนถึงที่สุดปลายแผ่นดินโลก" (กิจการ 1:8) โดยฤทธิ์อำนาจของพระเจ้าในโลก การเป็น "พยาน" ของพระคริสต์ด้วยคำพูดและการกระทำ กลายเป็นส่วนสำคัญ ของเอกลักษณ์ของคริสตจักร<sup>34</sup>

ส่วนสำคัญของพยานนี้คือความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชุมชนแรก แห่งนี้ "บรรดาผู้ที่เชื่อถือนั้นก็อยู่พร้อมกัน ณ ที่แห่งเดียวและทรัพย์สิ่งของของ เขาเหล่านั้นเขาเอามารวมกันเป็นของกลาง" (กิจการ 2:44) คนเหล่านั้น "เป็น ้น้ำหนึ่งใจเดียวกัน" (กิจการ 4:32) คนกลุ่มนี้สำแดงพระบัญญัติข้อใหญ่และพระ มหาบัญชาออกมาในชีวิตของตนอย่างเอาจริงเอาจัง และผลลัพธ์ก็คือ "ฝ่ายองค์พระ ้ผู้เป็นเจ้าได้ทรงโปรดให้คนทั้งหลายซึ่งกำลังจะรอดมาเข้ากับพวกสาวกทุกวัน ๆ" (กิจการ 2:47) การมีส่วนร่วมในพระวิญญาณองค์เดียวกันของคนเหล่านั้นช่วยให้ เขาสามารถให้ความสำคัญกับคนอื่นก่อนตนเอง (เทียบกับฟิลิปปี 2:1-4) สำแดง ให้เห็นถึงผลของพระวิญญาณอย่างเป็นรูปธรรม (กาลาเทีย 5:22-23) และใช้ ของประทานฝ่ายวิญญาณของตนเพื่อเสริมสร้างพระกายของพระคริสต์ (1 โครินธ์ 12:4-11; เอเฟซัส 4:1-16) การทรงสถิตของพระวิญญาณบริสุทธิ์ภายในชีวิต ของคริสตจักรทำให้คนธรรมดากลายเป็นคนที่ไม่ธรรมดา พระวิญญาณทรงสร้างเรา ให้เป็นวิหารอันบริสุทธิ์หนึ่งเดียวของพระเจ้าในโลกของเรา (1 โครินธ์ 3:16-17) ในพระกิตติคุณยอห์น พระเยซูตรัสถึงการส่ง "*พาราเคลเต*" คำภาษากรีก ที่มักแปลว่า "ผู้สนับสนุน" "ผู้ช่วย" "ที่ปรึกษา" หรือ "เพื่อนร่วมงาน" คำนี้แปล ์ตามอักษรได้อีกว่า "ผู้ที่ถูกเรียกมาเดินเคียงข้าง" บทบาทของ "*พาราเคลเต*" หรือ

"พระวิญญาณแห่งความจริง" คือการเข้าสนิทอยู่ในผู้เชื่อด้วยการทำให้พวกเขาเป็น หนึ่งเดียวกันกับพระเจ้า (ยอห์น 14:17, 20) การสอนผู้เชื่อใน "ทุกสิ่ง" (ยอห์น 14:26; 16:12-14) การมอบสันติสุขให้กับผู้เชื่อ (ยอห์น 14:27) การเป็นพยาน ถึงพระเยซูโดยเฉพาะอย่างยิ่งผ่านทางผู้เชื่อ (ยอห์น 15:26-27) และการทำให้โลก เห็นถึงความบาป ความชอบธรรม และการพิพากษา (ยอห์น 16:8-11) ในหลาย แง่พระวิญญาณบริสุทธิ์ทรงกระทำการอยู่ภายในสำหรับสิ่งที่พระเยซูทรงกระทำการ อยู่ภายนอก ในขณะที่ทรงอยู่กับเหล่าสาวกของพระองค์ (เทียบกับ 1 ยอห์น 2:1)

้ คำสอนที่สำคัญอีกค<sup>๋</sup>าสอนหนึ่งเรื่องพระวิญญาณบริสุทธิ์ปรากฏอยู่ในโรม บทที่ 8 ในบทนี้เปาโลซี้ให้เห็นถึงจุดเด่นต่อไปนี้: "กฏของพระวิญญาณ" ทำให้ เกิดความแตกต่างอย่างเด็ดขาดในการปลดปล่อยให้เราเป็นอิสระจาก "กฏแห่งบาป และความตาย" (ข้อ 1-2) ผู้เชื่อคือผู้ "ที่สนใจในสิ่งที่เป็นของพระวิญญาณ" และ ด้วยเหตุนี้เขาจึงมีความคิดและความปรารถนาเดียวกันกับพระวิญญาณ (ข้อ 5-6) ผู้คนที่มีพระวิญญาณเท่านั้นที่เป็นของพระคริสต์ (ข้อ 9) พระวิญญาณทรงนำชีวิต จากความตายให้เป็นขึ้นมาใหม่อย่างแท้จริงให้แก่คริสเตียนในปัจจุบันและช่วยเรา ให้เอาชนะความบาป (ข้อ 10-13) พระวิญญาณทรงเป็นเครื่องหมายของการ เข้าเป็นสมาชิกในครอบครัวของพระเจ้าโดยทำให้เราเป็นทายาทร่วมกับพระคริสต์ (ข้อ 14-17) พระวิญญาณคือผลแรกของความรอดที่สมบูรณ์ซึ่งในวาระสุดท้าย ของยุคนี้เราจะมีประสบการณ์ในการทรงไถ่ของร่างกายของเรา (ข้อ 23-25) และ พระวิญญาณก็ทรงช่วยเราเมื่อเราอ่อนกำลังด้วยการทรงอธิษฐานขอเพื่อเรา "ตาม ที่ชอบพระทัยพระเจ้า" (ข้อ 26-27)

โดยสรุป เราเรียนรู้ว่าการที่พระเจ้าทรงสถิตอยู่ในเรา ทำให้การทรงสถิต อยู่ท่ามกลางเราลึกซึ้งมากขึ้น ซึ่งเป็นการขยายความรักของพระองค์ที่มีต่อเราและ การยอมรับถึงความต้องการของเราในเรื่องความสนิทสนม การทรงนำ และความ รัก เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าไม่เพียงแต่ปรารถนาที่จะช่วยเราให้รอดเท่านั้น แต่พระองค์ ต้องการเปลี่ยนแปลงเราทั้งที่เป็นรายบุคคลและเป็นกลุ่มด้วย ทำให้เราเป็นประชากร ผู้บริสุทธิ์ที่สะท้อนให้เห็นถึง *"imago Dei"* (พระฉายาของพระเจ้า) ในโลกของ เรา เราได้รับการทรงเรียกให้เปิดรับการทรงสถิตอยู่ด้วยนี้เพื่อยอมให้พระวิญญาณ บริสุทธิ์เปลี่ยนแปลงเรา ทำให้เราเป็นหนึ่งเดียวกัน สอนเรา และใช้เราเพื่อเปิดเผย ให้คนอื่นมองเห็นพระคริสต์ จี.อาร์. บีสลีย์-เมอร์เรย์กล่าวว่า "คริสตจักร (ซึ่งได้รับ คำบัญชาและสิทธิอำนาจจากองค์พระผู้เป็นเจ้าผู้ฟื้นคืนพระชนม์) ได้รับการ ทรงสร้างใหม่โดยพระวิญญาณบริสุทธิ์เพื่อให้เดินตามพันธกิจของตนในโลกใน สามัคคีธรรมอันบริสุทธิ์ของพระองค์ สง่าราศีของพระคริสต์ในการสิ้นพระชนม์ การฟื้นคืนพระชนม์ และการยกย่องสรรเสริญพระองค์ได้รับการเปิดเผยผ่านทาง คริสตจักรโดยความช่วยเหลือตลอดเวลาของพระวิญญาณบริสุทธิ์"<sup>35</sup>

## พระเจ้าผู้ทรงรวบรวม (โรม - ยูดา)

ตลอดเรื่องราวของพระเจ้า เราได้เห็นถึงความรักของพระองค์ที่มีต่อมนุษย์ ทุกคนและทุกชนซาติซ้าแล้วซ้ำอีก ในความเป็นบุคคลของพระคริสต์และผ่านการ ทำงานของพระวิญญาณบริสุทธิ์ คริสตจักรในยุคแรกเป็นพยานโดยตรงต่อความ สำเร็จแห่งถ้อยคำของอิสยาห์ที่ว่า "พระเจ้าผู้ทรงรวบรวมอิสราเอลที่กระจัดกระจาย ตรัสว่า เราจะรวบรวมคนอื่นมาไว้กับเขา นอกจากคนเหล่านั้นที่ได้รวบรวมไว้แล้ว" (อิสยาห์ 56:8 เทียบกับอิสยาห์ 2:1) ความเป็นจริงของการที่คนต่างชาติเข้ามา มีความเชื่อในพระคริสต์และได้รับการเติมเต็มด้วยพระวิญญาณบริสุทธิ์คือหลัก ฐานพิสูจน์ว่ายุคสุดท้ายมาถึงแล้วและพระเจ้าคือพระเจ้าผู้ทรงรวบรวมคนมากมาย เหลือคณานับ "มาจากทุกเผ่าพันธุ์ ทุกชาติทุกภาษา" อย่างแท้จริง (วิวรณ์ 7:9) การกลับใจมาเป็นผู้ติดตามพระคริสต์ของเปาโลและการทรงเรียกของท่าน

เพื่อเป็นอัครทูตไปสู่คนต่างชาติ (กาลาเทีย 1:11-24; กิจการ 26:12-18) คือ ส่วนสำคัญแห่งแผนการของพระเจ้าที่จะเปิดเผยพระองค์เองกับบรรดาประชาชาติ บุคคลภายในลำดับสูงสุดแห่งอำนาจของลัทธิยูดาได้เปลี่ยนจากผู้ข่มเหงไปเป็นผู้ ส่งเสริมพระกิตติคุณของพระคริสต์ จากความบริสุทธิ์อันหยุมหยิมไปสู่การเป็น ผู้ปกป้องอย่างสุดขิดให้กับผู้คนที่ถูกมองว่ามีมลทิน การเดินทางไปเป็นมิชชันนารี ของเปาโลเที่ยวต่าง ๆ ทำให้เห็นคนต่างชาติจำนวนมากเข้ามามีความเชื่อใน พระคริสต์นอกเหนือไปจากการงานของธรรมบัญญัติซึ่งในทางกลับกัน เกือบทำให้ คริสตจักรที่ตั้งขึ้นใหม่แตกแยกกัน ในการประชุมสภาที่กรุงเยรูซาเล็มนั้นเอง (กิจการ 15:1-35; กาลาเทีย 2:1-10) ที่เปาโลและบารนาบัสร่วมกับพวกผู้นำ ในเยรูซาเล็มเพื่อโต้เถียงในเรื่องความถูกต้องของพันธกิจที่ปลอดธรรมบัญญัติ ไปสู่คนต่างชาติ ในที่ประชุมนั้นมีการเห็นพ้องต้องกันว่าพระเจ้าทรงกำลังกระทำ สิ่งใหม่ในท่ามกลางบรรดาประชาชาติซึ่งต้องไม่ถูกขัดขวางด้วยการบีบบังคับให้คน ต่างชาติรักษามาตรฐานของชาวยิวในเรื่องทำตามธรรมบัญญัติ

เปาโลไม่ได้ทำงานในท่ามกลางบรรดาประชาชาติเพียงลำพัง เปโตรทำงาน รับใช้ทั้งกับชาวยิวและชาวต่างชาติ (กิจการบทที่ 10-11) และมีความเป็นไปได้ว่า 1 เปโตรเขียนส่งไปยังผู้อ่านที่ส่วนใหญ่เป็นคนต่างชาติ<sup>36</sup> ซึ่ง "เป็นผู้ที่พระเจ้าพระบิดา ้ได้ทรงเลือก...ที่กระจัดกระจายไปอยู่ในแคว้นปอนทัส แคว้นกาลาเทีย แคว้นคัปปา โดเซีย แคว้นเอเชีย และแคว้นบิธีเนีย" (1 เปโตร 1:1-2) สิ่งนี้ไม่ใช่เป็นเพียง ประเด็นของเชื้อชาติ ตัวอย่างของพระคุณแห่งการรวบรวมของพระเจ้าที่สร้าง ความแตกต่างมากที่สุดตัวอย่างหนึ่งปรากฏอยู่ในเรื่องราวของฟิลิปกับขันที่ชาว เอธิโอเปีย (กิจการ 8:26-39) พระบัญญัติหลายข้อในพระคัมภีร์เดิมห้ามไม่ให้ ขันทีเป็นปุโรหิต (เลวีนิติ 21:18-20) และห้ามไม่ให้ "เข้าร่วมในการประชุมของ พระเจ้า" (เฉลยธรรมบัญญัติ 23:1) เป็นไปได้ที่ฟิลิป (ซึ่งเป็นผู้ที่นำขันทีมาถึงพระ คริสต์และให้บัพติศมากับท่าน) คิดถึงถ้อยคำแห่งยุคสุดท้ายของอิสยาห์ 56:3-5 การปรากฏขึ้นของแผ่นดินของพระเจ้าได้ทำลายอุปสรรคของการแบ่งแยกที่มนุษย์ ้สร้างขึ้น เปาโลกล่าวถึงเรื่องนี้ว่า "จะไม่เป็นยิวหรือกรีก จะไม่เป็นทาสหรือไท จะไม่เป็นชายหรือหญิงเพราะว่าท่านเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันโดยพระเยซูคริสต์" (กาลาเทีย 3:28) นอกจากนั้น ถ้อยคำเหล่านี้ของเปโตรน่าจะเป็นคำพูดที่ทำให้ หลายคนได้รับการปลดปล่อย ซึ่งรวมถึงขั้นที่คนนี้ "แต่ท่านทั้งหลายเป็นชาติ ที่พระองค์ทรงเลือกไว้แล้วเป็นพวกปุโรหิตหลวง เป็นประชาชาติบริสุทธิ์ เป็นชนชาติ ของพระเจ้าโดยเฉพาะ เพื่อให้ท่านทั้งหลายประกาศพระบารมีของพระองค์ ผู้ได้ ทรงเรียกท่านทั้งหลายให้ออกมาจากความมืดเข้าไปสู่ความสว่างอันมหัศจรรย์ของ พระองค์ เมื่อก่อนท่านทั้งหลายไม่มีชาติ แต่บัดนี้ท่านเป็นชนชาติของพระเจ้าแล้ว เมื่อก่อนท่านทั้งหลายหาได้รับพระกรุณาไม่ แต่บัดนี้ท่านได้รับพระกรุณาแล้ว" (1 เปโตร 2:9-10)

เมื่อคริสตจักรขยายออกไปทั่วอาณาจักรโรม สิ่งท้าทายต่างๆ ต่อการเจริญ เติบโตเกิดขึ้นในรูปของการข่มเหงฝ่ายร่างกาย การต่อสู้ฝ่ายจิดวิญญาณ และความ ผิดเพี้ยนด้านหลักคำสอน จดหมายฝากเล่มต่างๆ ของพระคัมภีร์ใหม่ (โรมถึงยูดา)

ถูกเขียนขึ้นเพื่อพูดถึงประเด็นเหล่านี้ จดหมายฝากเหล่านี้เตือนให้ผู้เชื่อระลึกว่า "แท้จริงบรรดาคนที่ปรารถนาจะดำเนินชีวิตตามทางของพระเจ้าในพระเยซูคริสต์ จะถูกกดขึ่ข่มเหง" (2 ทิโมธี 3:12) การต่อสู้ฝ่ายวิญญาณของเราไม่ใช่เป็นการ ต่อสู้กับ "เนื้อหนังและเลือด" แต่ "ต่อสู้กับเทพผู้ครองศักดิเทพ เทพผู้ครองพิภพ ในโมหะความมืดแห่งโลกนี้ ต่อสู้กับเหล่าวิญญาณที่ชั่วในสถานฟ้าอากาศ" (เอเฟซัส 6:12) และรู้ว่าเราต้อง "พิสูจน์วิญญาณนั้นๆ ว่ามาจากพระเจ้าหรือไม่ เพราะว่ามี ผู้พยากรณ์เท็จเป็นอันมากจาริกไปในโลก" (1 ยอห์น 4:1) ในท่ามกลางการต่อสู้ ้จดหมายฝากเหล่านี้ให้ความหวังกับเราว่า ไม่มีสิ่งใดสามารถ "กระทำให้เราทั้งหลาย ขาดจากความรักของพระเจ้าซึ่งมีอยู่ในพระเยซูคริสต์องค์พระผู้เป็นเจ้าของเราได้" (โรม 8:39) และจดหมายฝากเหล่านี้ท้าทายเราให้รักคนอื่น ซึ่งเป็นคำบัญชาและ ้คำเชิญชวนที่ประชากรของพระเจ้าได้รับซ้ำแล้วซ้ำอีก (โรม 13:9; กาลาเทีย 5:14; ฮีบรู 13:1; ยากอบ 2:8; 1 ยอห์น 4:21) จดหมายฝากเหล่านี้เปิดเผยให้เห็น ้ว่า ความปรารถนาของพระเจ้าไม่ใช่เพียงแค่จะรวบรวมประชากรมาไว้กับพระองค์ เท่านั้น แต่มากยิ่งกว่านั้นพระองค์ทรงต้องการช่วยเขาให้เติบโตขึ้นในความรู้ ความ บริสุทธิ์ และพันธกิจ เพื่อเป็นสาวกที่สร้างคนอื่นให้เป็นสาวกต่อไป พูดอีกอย่างก็คือ คริสตจักรเป็นทั้งชุมชนของพระคริสต์ที่รวมตัวกันและที่กระจัดกระจายออกไป ในโลก<sup>37</sup>

โดยสรุป เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าทรงรวบรวมคนอื่นๆ มาไว้กับพระองค์เพราะ ทุกคนสำคัญต่อพระองค์ ความรักของพระองค์มีไว้ให้ทุกคน ทั้งยังเป็นความรักที่ลึก และกว้างอยู่ตลอดไป พระเจ้าทรงต้องการให้สรรพสิ่งที่ทรงสร้างทั้งสิ้นของพระองค์ มารู้จักและรักพระองค์เสมอ จากปฐมกาลเป็นต้นมา พระองค์ทรงทำให้แผนการ ของพระองค์สำเร็จเป็นจริง ด้วยการซักนำบรรดาประชาชาติให้เข้ามาหาพระองค์ พระองค์ทรงจัดเตรียมหนทางเพื่อให้เขาเข้ามาหาพระองค์ และการเข้ามาหาพระองค์ ดังกล่าวทำให้คนเหล่านั้นค้นพบสันติสุขและจุดประสงค์ที่แท้จริงสำหรับชีวิตของ เขา เราได้รับการทรงเรียกให้เป็นเหมือนพระเจ้า เป็นประชากรแห่งการหลอมรวม กัน การยอมรับกัน และการรักซึ่งกันและกัน เพื่อคนอื่นจะมีประสบการณ์กับความ รักของพระเจ้าและถูกรวมมาไว้กับพระองค์และในคริสตจักรของพระองค์พร้อมกับ ได้รับการเปลี่ยนแปลงและถูกส่งออกไปเพื่อรวบรวมคนอื่นเข้ามาหาพระองค์

# พระเจ้าผู้ทรงรื้อฟื้น (วิวรณ์)

จ<sup>ื</sup>ดสำคัญของหนังสือวิวรณ์คือการนำความหวังมาสู่คริสตจักรที่อยู่ใน ท่ามกลางการทดลองและการข่มเหงและเพื่อท้าทายผู้เชื่อให้สัตย์ชื่อมั่นคง วิวรณ์ เป็นคำเตือนใจให้เราระลึกถึงความสัตย์ชื่อของพระเจ้าและแผนการและพระสัญญา อันต่อเนื่องของพระองค์ที่จะทรงรื้อฟื้นสิ่งสารพัดขึ้นมาใหม่ แท้ที่จริงพระองค์คือ พระเจ้าผู้ทรงรื้อฟื้น

เราสามารถสรุปหนังสือวิวรณ์ด้วยคำสองคำ นั่นคือ "พระเจ้าชนะ" ใน ทำนองเดียวกัน ผู้คนที่มอบความไว้วางใจของเขาไว้ในพระองค์ก็ชนะเช่นกัน จักรวาลทั้งสิ้นก็ชนะเช่นกัน ไมเคิล กอร์แมนเน้นถึงเรื่องราวสำคัญที่น่าจรรโลงใจ และมีความคาบเกี่ยวกันในหนังสือวิวรณ์ไว้ห้าเรื่องโดยเรื่องราวเหล่านี้สะท้อนให้ เห็นถึงพระประสงค์และความสัตย์ชื่อของพระเจ้า เรื่องราวเหล่านี้ได้แก่:

- (1) การทรงสร้างและการทรงสร้างขึ้นใหม่ นี่เป็นเรื่องราวของพระเจ้าพระผู้สร้าง พระเจ้าแห่งพันธกิจ และพระเจ้าผู้สัตย์ชื่อที่ทรงนำมนุษย์และสรรพสิ่งที่ทรง สร้างทั้งปวงไปสู่จุดหมายปลายทางที่ถูกต้องของตน นั่นคือ การคืนดีกัน ความปรองดองกัน และความชื่นชมยินดีนิรันดร์ในการทรงสถิตของพระเจ้า
- (2) การไถ่ เรื่องนี้เชื่อมโยงอย่างใกล้ชิดกับเรื่องราวของพระเมษโปดกที่เป็นพระ ผู้ไถ่ พระเมษโปดกแห่งพันธกิจผู้สัตย์ชื่อที่ทรงพระชนม์อยู่ สิ้นพระชนม์ ทรงครอบครอง และจะเสด็จกลับมาอีกครั้งหนึ่งเพื่อทำพันธกิจของพระเจ้า พระผู้สร้างและเพื่อสร้างประชากรแห่งพันธกิจที่สัตย์ชื่อ
- (3) การพิพากษา นี่เป็นเรื่องราวของพระเจ้าแห่งพันธกิจที่สัตย์ชื่อและพระ เมษโปดกผู้ทรงทำให้ความชั่วร้ายหมดสิ้นไปซึ่งเป็นวิธีการที่จำเป็นเพื่อจุด ประสงค์แห่งการสร้างขึ้นใหม่และการไถ่ครั้งสุดท้าย
- (4) พยาน: คริสตจักรที่ทนทุกข์ในขณะที่จาริกบนโลกนี้ นี่เป็นเรื่องราวของ ผู้คนแห่งพันธกิจที่สัตย์ชื่อบนแผ่นดินโลก ผู้ได้รับการไถ่โดยพระเมษโปดก และได้รับการเสริมกำลังด้วยพระวิญญาณเพื่อให้นมัสการและเป็นพยานถึง พระเจ้าและพระเมษโปดกแม้ในท่ามกลางอันตรายและการข่มเหง

(5) ชัยชนะ: คริสตจักรที่มีชัย นี่เป็นเรื่องราวของผู้คนแห่งพันธกิจที่สัตย์ชื่อ ซึ่งนมัสการพระเจ้าและพระเมษโปดกผู้ทรงดำรงอยู่ในเวลานี้ และสืบไป เป็นนิตย์ พร้อมกับรางวัลที่เหมาะสมสำหรับความสัตย์ชื่อของเขาแม้ต้อง เผชิญกับความตาย<sup>38</sup>

เรื่องราวทั้งห้าเรื่องนี้ทำให้เราเห็นภาพของความสำเร็จสมบูรณ์แห่งแผน แม่บทของพระเจ้าซึ่งเป็นความครบถ้วนสมบูรณ์ของเรื่องเล่าอันยิ่งใหญ่ของพระองค์ สิ่งเหล่านี้นำเอาองค์ประกอบของเรื่องราวจำนวนมากที่เราเน้นเอาไว้ตลอดการอ่าน พระคัมภีร์ในแง่ศาสนศาสตร์ของเรา

พระดัมภีร์ให้ร่องรอยของเหตุการณ์บางเหตุการณ์ที่จะเกิดขึ้นอันเป็น ส่วนหนึ่งแห่งความสำเร็จสมบูรณ์และการรื้อฟื้นครั้งสุดท้ายนี้ ยกตัวอย่าง พระคัมภีร์ บอกเราว่าพระคริสต์จะเสด็จกลับมาอีกครั้ง (มัทธิว 24:30; 2 เธสะโลนิกา 1:7) คน ตายจะเป็นขึ้นมา (1 เธสะโลนิกา 4:13-18) ผู้ได้รับการทรงเลือกจะถูกรวบรวมไว้ (มัทธิว 24:31) โลกจะถูกพิพากษา (มัทธิว 25:32-46) ผู้เชื่อจะเข้าสู่สง่าราศี (โคโลสี 3:4) และได้รับการเปลี่ยนแปลง (1 โครินธ์ 15:51-52) อย่างไรก็ตาม พระคัมภีร์บอกเราอย่างซัดเจนว่า เราจะไม่รู้วันหรือเวลาที่แน่นอนว่าเมื่อไหร่พระ คริสต์จะเสด็จกลับมา (มาระโก 13:32; มัทธิว 24:44; กิจการ 1:7) ด้วยเหตุนี้ พระคัมภีร์จึงเรียกร้องให้เราเตรียมพร้อมอยู่ตลอดเวลา (มัทธิว 25:1-13; 1 เธสะ โลนิกา 5:6; วิวรณ์ 3:2-3, 14-22)

นอกจากนี้ เราต้องจำไว้ว่าเมื่อเราพูดถึง "อวสาน" แท้ที่จริงสิ่งนี้เป็นเพียง การเริ่มต้น สิ่งนี้เป็นการทรงสร้างขึ้นใหม่ ในการทรงสร้างขึ้นใหม่นี้พระเจ้าทรงนำ เอาสิ่งต่าง ๆ กลับไปสู่เป้าหมายดั้งเดิม ยิ่งกว่านั้น ในการทรงสร้างสรรพสิ่งใหม่ของ พระเจ้า พระองค์ทรงสถิตอยู่อย่างต่อเนื่องในท่ามกลางประชากรของพระองค์ใน "โลกใหม่" และผลกระทบอย่างสมบูรณ์ของการไถ่จะสำเร็จเป็นจริง ในการสิ้นสุด ของความบาปและความตาย (วิวรณ์ 21:1-4; 1 โครินธ์ 15:54-57) พระคัมภีร์ บอกเราเช่นกันว่าพระเจ้าไม่ได้ทรงรอคอยไปจนถึงวาระสุดท้ายเพื่อเริ่มต้นแผนแห่ง การรื้อฟื้นของพระองค์ พระองค์ทรงทำตามแผนการนี้มาตั้งแต่ปฐมกาลและการทรง สร้างใหม่ของพระเจ้าเป็นความจริงที่เป็นรูปธรรมอย่างชัดเจนแล้วสำหรับผู้คนที่อยู่

#### เรื่องราวของพระเจ้าในพระคัมภีร์ใหม่

ในพระคริสต์ (2 โครินธ์ 5:17) เราเป็นมือและเป็นเท้าของพระเจ้าด้วยการเอาใจ ใส่ดูแล "ผู้เล็กน้อยเหล่านี้" (มัทธิว 25:34-40) เป็นเสียงของพระเจ้าที่ประกาศ ข่าวดี (โรม 10:14-15) และเป็นความรักของพระเจ้าที่สำแดงความรักกับคนอื่น (ยอห์น 15:9-17) พระเจ้าผู้ทรงเป็นจอมกษัตริย์แต่องค์เดียว ยังคงประทับอยู่ บนบัลลังก์เพื่อทรงสร้างสิ่งสารพัดขึ้นใหม่และพระองค์กระทำสิ่งเหล่านี้ผ่านทางพระ วิญญาณบริสุทธิ์ที่กำลังทำงานอยู่ในคริสตจักรของพระองค์ในโลก (วิวรณ์ 21:5ก)

โดยสรุป เราเรียนรู้ว่าพระเจ้าได้ทรง ยังทรง และจะทรงรื้อฟื้นสิ่งสารพัด ขึ้นใหม่อย่างต่อเนื่องเพราะพันธสัญญาแห่งความสัตย์ซื่อและความรักของพระองค์ ที่มีต่อสรรพสิ่งที่ทรงสร้างและความปรารถนาของพระองค์ พระองค์ทรงรักเรามาก เกินกว่าที่จะทอดทิ้งเรา และมากเกินกว่าที่จะปล่อยให้เราอยู่ในสภาพเดิม แผนการ ของพระเจ้าคือการรื้อฟื้นสรรพสิ่งที่ทรงสร้างทั้งปวงอย่างสมบูรณ์เสมอและแบบแผน การทรงสร้างใหม่ของพระองค์จะดีกว่าแบบแผนเดิม เพราะพระเจ้าจะทรงสถิตอยู่ ท่ามกลางเราและในเราตลอดไป เราได้รับการทรงเรียกให้เป็นประชากรของพระองค์ และให้เปิดเผยถึงแผ่นดินของพระเจ้า "ที่มาถึงแล้วและยังมาไม่ถึง" กับทุกคนที่เรา พบเห็น เราร่วมมือกับพระเจ้าในแผนการแห่งการรื้อฟื้นของพระองค์ด้วยการสำแดง ความจริงแบบใหม่ในปัจจุบัน

#### ภาพรวม

ตลอดพระคัมภีร์เรามองเห็นเรื่องราวของพระเจ้าแห่งความสัมพันธ์ ผู้ทรง สร้าง ทรงเรียก ทรงจัดเตรียม ทรงปรับสภาพ ทรงปล้ำสู้ ทรงปลดปล่อย ทรงเสด็จ มา ทรงสถิตอยู่ ทรงรวบรวม และทรงรื้อฟื้นสรรพสิ่งของการทรงสร้างขึ้นใหม่แม้ใน ท่ามกลางมนุษย์ที่ทำบาป ไม่เชื่อฟัง และปฏิเสธอย่างต่อเนื่อง ในภาพนี้เราเรียนรู้ ถึงความรักอันลึกซึ้งของพระองค์ที่มีต่อสรรพสิ่งของการทรงสร้างของพระองค์ และ ความปรารถนาของพระองค์ที่ด้องการให้มนุษย์เลือกด้วยความเต็มใจที่จะเข้าสู่ ความสัมพันธ์กับพระองค์และรับการทรงกระทำให้บริสุทธิ์ เราเรียนรู้ว่าเราคือใคร และเราได้รับการทรงเรียกให้ร่วมมือกับพระเจ้าแห่งความสัมพันธ์องค์นี้ด้วยวิธีใด ในแผนการทรงไถ่อันยิ่งใหญ่ของพระองค์ ไม่ใช่ด้วยการพยายามทำตัวให้เหมาะ สม ไม่ใช่ด้วยความรู้สึกผิด ไม่ใช่ด้วยความอาย ไม่ใช่ด้วยความเกลียดชัง ไม่ใช่ ด้วยสงคราม หรือไม่ใช่ด้วยการเคร่งครัดในกฎเกณฑ์ แต่โดยการมีความสัมพันธ์ ด้วยการรักพระองค์และรักคนอื่นโดยความรักของพระเจ้า

# คำถามเพื่อการอภิปราย

- การรับสภาพเป็นมนุษย์ของพระคริสต์ช่วยเราให้เข้าใจถึงวิธีการที่เราต้อง รักคนอื่นอย่างไรบ้าง
- ความเข้าใจของคุณเรื่องแผ่นดินของพระเจ้าเปลี่ยนไปหรือเพิ่มพูนขึ้น อย่างไรบ้าง เหตุใดความเข้าใจอย่างเรื่องวันสิ้นโลก/วาระสุดท้ายจึงเป็น สิ่งสำคัญ
- ฤทธิ์อำนาจของพระวิญญาณบริสุทธิ์ในชีวิตของผู้เชื่อเป็นสิ่งที่โดดเด่น อย่างไรสำหรับคุณ เพราะอะไร
- 4. ฤทธิ์อำนาจของพระวิญญาณบริสุทธิ์ปรากฏชัดเจนในคำพยานและความ เป็นอันหนึ่งเดียวกันของคริสตจักรคุณหรือไม่ ถ้าปรากฏชัด คุณจะพัฒนา ต่อยอดในเรื่องนี้อย่างไร ถ้าไม่ปรากฏชัด มีขั้นตอนอะไรบ้างที่ต้องทำเพื่อ ให้คริสตจักรมีชีวิตที่สอดคล้องกับการทำงานของพระวิญญาณมากขึ้น
- คุณเคยเห็นพระเจ้าทรงรวบรวมคนอื่นมาอยู่กับพระองค์อย่างไรบ้าง พระเจ้าทรงเรียกคุณและคริสตจักรของคุณให้เข้าร่วมในภารกิจแห่งการ รวบรวมนี้อย่างไรบ้าง
- 6. แผนแห่งการรื้อฟื้นของพระเจ้าทำให้คุณประหลาดใจ ทำให้คุณตื่นเต้น และ/หรือทำให้คุณกังวลใจอย่างไรบ้าง เพราะอะไร
- ให้สรุปถึงสิ่งที่คุณเรียนรู้เกี่ยวกับพระเจ้าว่าพระองค์คือใคร แผนการสำหรับ การทรงสร้างของพระองค์คืออะไร และบทบาทของคุณในแผนการนี้มีอะไร บ้าง มีขั้นตอนภาคปฏิบัติใดบ้างที่คุณและคริสตจักรของคุณจะทำได้เมื่อ คำนึงถึงความจริงเหล่านี้

# บทที่ 5

# ตีความหมายเรื่องราวของพระเจ้า

คำว่า "การตีความหมาย" มักจะทำให้นึกถึงภาพของนักแปลที่กำลังแปล จากภาษาหนึ่งไปสู่อีกภาษาหนึ่ง อย่างไรก็ตาม การตีความหมายเป็นเรื่องกว้างไกล กว่ามากและครอบคลุมทั้งหมด การตีความหมายคือกระบวนการของความพยายาม ที่จะนำเอาความหมายมาใส่ให้กับการแสดงออกของการสื่อสาร การตีความหมาย เป็นทั้งสิ่งที่จำเป็นและไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ และเราตีความหมายอยู่นับร้อยนับพัน ครั้งในแต่ละวัน เป็นที่ชัดเจนว่าการตีความหมายมีส่วนเกี่ยวข้องเมื่ออ่านพระคัมภีร์ ด้วยเช่นกัน เนื่องจากพระคัมภีร์เป็นช่องทางสำคัญสำหรับคริสตจักรเพราะพระเจ้า ทรงสื่อสารผ่านทางพระคัมภีร์ ความจริงนี้ทำให้มีความสำคัญอย่างมากสำหรับผู้คน โดยเฉพาะอย่างยิ่งคริสเตียน ที่จะมีแนวทางเพื่อช่วยพวกเขาในการตีความหมาย และประยุกต์ใช้พระคำได้ดีและถูกต้องมากยิ่งขึ้นหลังจากนั้น

#### ระมัดระวังช่องว่าง

การตีความหมายระหว่างคนสองคนที่รู้จักกัน มาจากวัฒนธรรมเดียวกัน และพูดภาษาเดียวกันก็ยากพอแล้ว แต่ถ้ามีการเปลี่ยนแปลงตัวแปรเหล่านี้หนึ่ง ตัวแปรหรือมากกว่าก็จะยิ่งทำให้สิ่งต่างๆ เกิดความยุ่งยากมากขึ้นหลายเท่า สาเหตุ ก็เพราะว่าความแตกต่างเหล่านี้เป็น "ช่องว่าง" ในการสื่อสารอย่างมีประสิทธิภาพ เมื่อตีความหมายพระคัมภีร์จะมีช่องว่างตัวจริงและช่องว่างที่อาจเกิดขึ้นได้อีก มากมาย ต่อไปนี้เป็นช่องว่างสำคัญบางส่วนที่เราควรรับรู้ไว้ ช่องว่างทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม ผู้คนที่เขียนพระคัมภีร์และเรื่อง ราวต่างๆ ที่เขาเขียนถึงเกิดขึ้นเมื่อหลายพันปีก่อน ผลลัพธ์ก็คือเขาได้รับอิทธิพล จากสถานที่ ผู้คน และเหตุการณ์ต่างๆ มากกว่าเรา คนเหล่านั้นใช้ชีวิตอยู่ใน วัฒนธรรมที่มีบรรทัดฐาน ค่านิยม และกฎเกณฑ์ที่เราไม่คุ้นเคยและมีโครงสร้างทาง ด้านสังคม การเมือง และศาสนาที่แตกต่างจากเรา สิ่งเหล่านี้ทำให้พวกเขาเป็นอย่าง ที่พวกเขาเป็นอยู่ในเวลานั้นและคนเหล่านั้นใช้ลีลาการเขียนที่ทำให้ผู้อ่านดั้งเดิม ของพวกเขาเข้าใจ ถ้าเราต้องการเข้าใจถ้อยคำเหล่านี้ให้ครบถ้วนมากขึ้น เราต้อง มุ่งทำความเข้าใจกับปรากฏการณ์ทางด้านประวัติศาสตร์เหล่านี้

ช่องว่างทางวรรณกรรม หนังสือเล่มต่างๆ ของพระคัมภีร์ถูกเขียนขึ้นใน รูปแบบหรือประเภทวรรณกรรมที่หลากหลาย นับจากหมวดเรื่องเล่า บทกวี และ จดหมายฝากไปจนถึงประเภทวรรณกรรมที่เจาะจงมากขึ้น เช่น หมวดสติปัญญา บทบัญญัติ ผู้เผยพระวจนะ พระกิตติคุณ และวิวรณ์ แม้กระทั่งประเภทวรรณกรรม ย่อยต่างๆ เช่น การบรรยายเหตุการณ์ การลำดับวงศ์ตระกูล เรื่องการอัศจรรย์ และ คำอุปมา ถ้าผู้อ่านในปัจจุบันไม่เข้าใจว่าวรรณกรรมประเภทต่างๆ เหล่านี้ทำหน้าที่ อะไรในบริบททางประวัติศาสตร์ของตน ผู้อ่านในปัจจุบันก็จะมีโอกาสเข้าใจผิดและ ตีความหมายด้านต่างๆ ที่สำคัญ ของหนังสือแต่ละเล่มผิดพลาดไป ผู้อ่านควรรับรู้ถึง การทำหน้าที่ของกลวิธีทางวรรณศิลป์บางประเภท (เช่น สัญลักษณ์ อุปมาอุปไมย การทำให้เป็นบุคคล การพูดหรือการเขียนที่เกินจริง สิ่งเท่าเทียมหรือความคล้ายคลึง กัน และการพาดพิงหรืออ้างถึง) ด้วยเช่นกัน

ช่องว่างทางศาสนศาสตร์ ในความหมายทั่วไปศาสนศาสตร์คือความเข้าใจ ของเราเกี่ยวกับพระเจ้าและวิธีการที่พระองค์ทรงกระทำการในโลก ผู้คนที่แตกต่าง กันมีความเห็นแตกต่างกันในเรื่องศาสนศาสตร์ ความแตกต่างในบางเรื่องก็ใหญ่โต และในบางเรื่องก็เล็กน้อย หรือแม้แต่ไม่สำคัญนัก นี่เป็นกรณีที่เกิดขึ้นเมื่อเราคิดถึง ผู้เขียนพระคัมภีร์หลายคน และชุมชนหลายแห่งที่พวกเขาอาศัยอยู่ และชุมชนต่าง ๆ ที่พวกเขาเขียนหนังสือถึง ความแตกต่างเหล่านี้มักจะผูกติดกับประสบการณ์เฉพาะ ของพวกเขาซึ่งเชื่อมโยงกับบริบททางด้านประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมเฉพาะของ พวกเขา เราควรถือว่าประเด็นเรื่องศาสนศาสตร์เป็นส่วนหนึ่งของการอ่านพระคัมภีร์ ของเรา เป็นการง่ายเกินไปที่จะครอบงำเนื้อหาของพระคัมภีร์ทั้งเล่ม หรือบางข้อบาง ตอนของพระคัมภีร์ด้วยอคติทางด้านศาสนศาสตร์ของเราเองโดยไม่เปิดโอกาสให้ผู้ เขียนพูดในสิ่งที่เขาตั้งใจที่จะสื่อออกมา ถ้าเราไม่ระมัดระวัง เราจะมีอิทธิพลต่อพระ คัมภีร์มากกว่าที่จะให้พระคัมภีร์มีอิทธิพลกับเรา

ช่องว่างทางภาษา พระคัมภีร์เดิมเขียนขึ้นด้วยภาษาฮีบรูโดยมีส่วนที่เขียน ด้วยภาษาอารเมคจำนวนเพียงเล็กน้อย (ประมาณ 250 ข้อจากทั้งหมด 23,000 ข้อ) พระคัมภีร์ใหม่เขียนขึ้นด้วยภาษากรีก แม้กระทั่งสำหรับผู้คนที่รู้ภาษาฮีบรู หรือภาษากรีกสมัยใหม่หรือผู้คนที่ศึกษาภาษาสมัยโบราณ ช่องว่างทางภาษาก็ยัง มีอยู่สำหรับคนเหล่านี้ สาเหตุเพราะว่าภาษาเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาและความ หมายของถ้อยคำก็ถูกควบคุมด้วยบริบทที่หลากหลายของคำเหล่านั้น สิ่งนี้เห็นได้ อย่างชัดเจนเป็นพิเศษเมื่อเราพยายามทำความเข้าใจกับอุปมาอุปไมย สำนวน และ คำสแลง (คำที่ใช้เฉพาะกลุ่ม) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของทุกวัฒนธรรมที่รวมถึงผู้คนที่อยู่ ในพระคัมภีร์เช่นกัน แม้คนหนึ่งจะรู้จักความหมายมาตรฐานตามพจนานุกรมของ ถ้อยคำ แต่ถ้อยคำเหล่านี้จะไม่มีความหมายนอกบริบททางประวัติศาสตร์ของตน

ช่องว่างทางการแปล สิ่งที่เชื่อมโยงอย่างใกล้ชิดกับช่องว่างทางภาษาคือ ช่องว่างทางการแปล ไม่มีการแปลที่สมบูรณ์แบบ และความแตกต่างอย่างละเอียด ของความหมายมักจะหายไปอยู่เสมอในการแปล สาเหตุก็เพราะว่าภาษาแต่ละภาษา จะผูกติดอยู่กับบริบททางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของผู้พูดอย่างเป็นเอกลักษณ์ นอกจากนี้ เราต้องยอมรับว่าการแปลเป็นการตีความหมายของการแสดงออกถึง การสื่อสารดั้งเดิมและผู้แปลก็มีความอ่อนไหวต่อข้อบกพร่องแบบเดียวกันกับที่เรา พบในขณะที่เราตีความพระคัมภีร์ นักแปลที่ดีพยายามอย่างเต็มที่เท่าที่จะทำได้ เพื่อเอาตัวเองออกมาจากการตีความหมาย เนื่องจากผู้คนส่วนใหญ่อ่านพระคัมภีร์ ฉบับแปล ดังนั้นจึงเป็นสิ่งสำคัญที่จะทำความเข้าใจขั้นตอนนี้มากขึ้นและเกี่ยวกับ ฉบับแปลสมัยใหม่ฉบับต่างๆ ของเรา

## ฉบับแปลสมัยใหม่

เมื่อเลือกฉบับแปลสมัยใหม่มีคำถามสำคัญสี่ข้อที่เราต้องพิจารณา (1) ฉบับแปลนี้ใช้ทฤษฎีการแปลอะไร (2) ฉบับแปลนี้ใช้ต้นฉบับพระคัมภีร์ใด สำหรับการแปลของเขา (3) ใครคือผู้แปลและผู้สนับสนุนการแปล (4) ฉบับแปล นี้ถูกใช้เพื่อจุดประสงค์ใด

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

ทฤษฏีทั่วไปของการแปลมีอยู่ 3 ทฤษฏี ได้แก่ *การแปลแบบเทียบเคียง* ตามรูป (Formal Equivalence) การแปลแบบเทียบเคียงตามหน้าที่ (Functional Equivalence) การแปลแบบสรุปความ (Free Translation)<sup>39</sup> ซึ่งทำหน้าที่สลับ สับเปลี่ยนกันไปมา การแปลแบบเทียบเคียงตามรูปพยายามจะเดินตามรูปแบบ ้ด้านภาษา ศาสตร์ (เช่น คำศัพท์และโครงสร้างด้านไวยากรณ์) ของภาษาเดิมหรือ ภาษาต้นทางเมื่อมีการแปลภาษาเดิมนี้ไปเป็นภาษาเป้าหมายสมัยใหม่ เพราะเหตุนี้ ้จึงมักมีการเรียกการแปลแบบนี้ว่าเป็นการแปลแบบคำต่อคำ ในอีกด้านหนึ่ง การแปล แบบเทียบเคียงตามหน้าที่ให้ความสนใจกับความหมาย (หรือการทำหน้าที่) ของ ภาษาต้นฉบับมากกว่าเมื่อมีการแปลภาษานี้ไปเป็นภาษาเป้าหมาย ด้วยเหตุนี้ ้จึงมีการเรียกการแปลแบบนี้ว่าเป็นการแปลแบบความคิดต่อความคิด ทั้งสองวิธีนี้ มีจุดแข็งและจุดอ่อนของตน การแปลแบบเทียบเคียงตามรูปพยายามที่จะรักษา ระดับของระยะห่างทางด้านประวัติศาสตร์ ดังนั้นเขาจึงลดทอนการตีความหมาย ลงด้วยการเดินตามเนื้อหาต้นฉบับอย่างใกล้ชิดมากขึ้น สิ่งนี้ทำให้เขายอมสูญเสีย ้ความง่ายต่อการอ่านของงานแปลทิ้งไป สำหรับเจ้าของภาษาของภาษาเป้าหมาย อาจรู้สึกว่างานแปลแบบนี้ฟังดูอืดอาดและเข้าใจยาก การแปลแบบเทียบเคียงตาม หน้าที่พยายามสื่อสารความหมายของเนื้อหาดันฉบับกับผู้อ่านสมัยใหม่ในแนวทางที่ ผู้อ่านสมัยใหม่สามารถเข้าใจได้ อย่างไรก็ตาม การแปลแบบนี้ต้องใช้ถ้อยคำมากขึ้น และมีการเปลี่ยนแปลงลำดับถ้อยคำซึ่งทำให้ระยะห่างทางด้านประวัติศาสตร์ลดลง และเหลือพื้นที่ให้กับผู้แปลได้สอดแทรกการตีความของตนมากขึ้น

เมื่อเร็ว ๆ นี้นักแปลและคณะกรรมการการแปลมักจะเลือกทางสายกลาง ระหว่างการแปลแบบเทียบเคียงตามรูปกับการแปลแบบเทียบเคียงตามหน้าที่ ด้วย การผลิตสิ่งที่เห็นว่าเป็นอีกหมวดหมู่หนึ่งซึ่งบางครั้งเรียกว่า*การแปลแบบสมดุล* (Balanced Translation) การแปลแบบนี้พยายามรักษาเนื้อหาต้นฉบับเอาไว้เมื่อใด ก็ตามที่เป็นไปได้ แต่ก็ไม่เต็มใจที่จะสูญเสียความหมายเพียงเพื่อหลีกเลี่ยงความ สับสน การแปลแบบสรุปความ (ซึ่งเป็นทฤษฏีสุดท้ายของการแปล) เป็นการถอด ความของเนื้อหาต้นฉบับ บ่อยครั้งการแปลแบบนี้ไม่ได้อยู่บนพื้นฐานของฉบับแปล ก่อนหน้านี้และไม่กลับไปหาภาษาดั้งเดิม พูดอีกอย่างคือ การแปลแบบนี้จำนวน มากเป็นการแปลงานแปล การแปลแบบสรุปความยังให้ความสนใจกับการถ่ายทอด ความหมายของเนื้อหาดั้งเดิม งานแปลแบบสรุปความบางฉบับถึงกับพยายามสร้าง ความประทับใจให้กับผู้อ่านสมัยใหม่ด้วยความงดงามอย่างมีศิลปะในสำนวนการ แปลของพวกเขา

ภาพที่ 5 พยายามที่จะจัดหมวดหมู่ของฉบับแปลสมัยใหม่ เหมือนที่กล่าว ไว้เบื้องด้นว่าสิ่งนี้มีการสลับสับเปลี่ยนกันไปมาและฉบับแปลเหล่านี้บางฉบับอาจ เหมาะสมระหว่างสองหมวดหมู่เหล่านี้

| เทียบเคียงตามรูป                             | สมดุล                                             | เทียบเคียงตามหน้าที่               | สรุปความ                            |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------|
| ฉบับคิงเจมส์ (KJV)                           | ฉบับนิวอินเตอร์เนชัน<br>แนล (NIV)                 | ฉบับนิวเซนจูรีย์<br>(NCV)          | ฉบับอมตธรรม (TLB)                   |
| ฉบับอเมริกัน<br>สแตนดาร์ด (ASV)              | ฉบับนิวรีไวส์<br>สแตนดาร์ด (NRSV)                 | ฉบับคอนเทมโปรารีอิง<br>ลิซ(CEV)    | ฉบับทูเดย์อิงลิช<br>(TEV)           |
| ฉบับรีไวส์สแตนดาร์ด<br>(RSV)                 | ฉบับฮอลแมน<br>คริสเตียนสแตนดาร์ด<br>ไบเบิล (HCSB) | ฉบับนิวลิฟวิ่ง<br>ทรานสเลซัน (NLT) | ฉบับเดอะเมสเสจ<br>(MSG)             |
| ฉบับนิวเยรูซาเล็ม<br>ไบเบิล (NJB)            | ฉบับนิวอิงลิชทราน<br>สเลชัน (NET)                 | ฉบับรีไวส์อิงลิชไบเบิล<br>(REB)    | ฉบับเดอะวอยซ์ไบเบิล<br>(Voice)      |
| ฉบับนิวคิงเจมส์<br>(NKJV)                    | ฉบับคอมมอนอิงลิช<br>ไบเบิล (CEB)                  | ฉบับกู๊ดนิวส์ไบเบิล<br>(GNB)       | ฉบับเดอะแพสชั่น<br>ทรานสเลชัน (TPT) |
| ฉบับนิวอเมริกัน<br>สแตนดาร์ดไบเบิล<br>(NASB) |                                                   |                                    |                                     |
| ฉบับอิงลิชสแตนดาร์ด<br>(ESV)                 |                                                   |                                    |                                     |

## (ภาพที่ 5)

นอกเหนือจากวิธีการที่อยู่เบื้องหลังการแปลฉบับต่างๆ เหล่านี้แล้ว สิ่งสำคัญอีกอย่างหนึ่งคือการรู้ว่าการแปลฉบับเหล่านี้ใช้ต้นฉบับใดของพระคัมภีร์ มีคริสเตียนเพียงไม่กี่คนนึกถึงเรื่องนี้และบางทีอาจคิดเพียงบางส่วนเนื่องจากความ ซับซ้อนของเรื่องนี้ คริสเตียนหลายคนอาจคิดอย่างซื่อๆ ว่าพระคัมภีร์ที่เขาอ่าน แปลมาจากเอกสารที่มาจากแหล่งข้อมูลเดี่ยวซึ่งได้รับสืบทอดมาอย่างครบถ้วน เป็นเวลาหลายพันปี อย่างไรก็ตาม ความจริงไม่ได้เป็นเช่นนี้เลย เราไม่ได้ครอบครอง หนังสือที่เป็นต้นตอของพระคัมภีร์ที่ทราบกันว่าเป็นลายมือเขียน ตรงกันข้าม เรา ครอบครองสำเนาจำนวนหลายพันฉบับมาก เช่น ชิ้นส่วนของเนื้อหา เนื้อหาทั้งหมด คลังข้อมูลสำคัญ (หนังสือหลายเล่มที่รวมอยู่ด้วยกัน) หนังสือหรือบันทึกที่ใช้อ่าน ในพิธีนมัสการ ข้ออ้างอิงเนื้อหาพระคัมภีร์ในงานเขียนเล่มอื่น และฉบับแปลยุคแรก ในภาษาต่าง ๆ น่าเสียดายที่สำเนาของสำเนาหลายชิ้นมีความแตกต่างกันระหว่าง เนื้อหาที่หลากหลาย เราเรียกสิ่งเหล่านี้ว่า "ตัวแปร" ตัวแปรเหล่านี้ส่วนใหญ่เกิด จากความผิดพลาดของการคัดลอก ซึ่งประกอบด้วยการข้ามคำบางคำไป การซ้ำคำ การเขียนอักษรบางตัวผสมปนเปกันซึ่งส่งผลให้เกิดคำอีกคำหนึ่งที่แตกต่างออกไป แม้สิ่งนี้อาจฟังดูวุ่นวายสับสน แต่สิ่งที่น่าดีใจสำหรับคริสตจักรก็คือยังมีชาย และหญิงอยู่กลุ่มหนึ่งที่อุทิศตนเองให้กับภารกิจทางวิชาการที่รู้จักกันว่าการวิพากษ์

และ หญูงออูกสุมหนงหอุหาด แองเทกบารทางหางราย การหรูงการมาการหากษ เนื้อหา คนกลุ่มนี้ค้นหาต้นฉบับหลากหลายและเอกสารอื่นๆ เพื่อหาแหล่งที่ตั้งและ อธิบายตัวแปรที่หลากหลายและเพื่อผลิต "ด้นฉบับวิพากษ์" ทั้งของสารบบภาษาฮีบรู และภาษากรีกในที่สุด ซึ่งนำเอาสำเนาที่ดีที่สุดทั้งหมดที่เราครอบครองอยู่มาพิจารณา กระบวนการนี้นำไปสู่การค้นพบใหม่เกี่ยวกับเนื้อหาต้นฉบับสมัยโบราณ ที่จริงการค้น พบที่ยิ่งใหญ่ที่สุดบางส่วน (ซึ่งเผยให้เห็นถึงสำเนาที่เก่าแก่ที่สุดที่เราครอบครองอยู่) เกิดขึ้นในช่วง 100 ปีที่ผ่านมา ด้วยเหตุนี้ ถ้าฉบับแปลฉบับหนึ่งของพระคัมภีร์วาง อยู่บนพื้นฐานของต้นฉบับวิพากษ์ที่ด้อยกว่า ผู้อ่านอาจเสียโอกาสไป

นี่เป็นสิ่งที่ยุ่งยากที่สุดอย่างหนึ่งขอ<sup>้</sup>งฉบับคิงเจมส์ (KJV) และฉบับนิว คิงเจมส์ (NKJV) ฉบับคิงเจมส์ถูกแปลเป็นครั้งแรกในปี 1611 และวางอยู่บนพื้นฐาน ของต้นฉบับวิพากษ์ที่ดีที่สุดในยุคนั้น<sup>40</sup> ถึงกระนั้นก็ตาม ฉบับแปลนี้ไม่เคยได้รับ การปรับปรุงให้ทันสมัยบนพื้นฐานของต้นฉบับจำนวนมากที่ถูกค้นพบนับตั้งแด่ ปี 1611 เป็นต้นมา ต้นฉบับจำนวนมากเหล่านี้หลายชิ้นอยู่ในบรรดาต้นฉบับที่เก่าแก่ ที่สุดที่เราครอบครองอยู่ในเวลานี้ นอกจากนั้น เมื่อมีการผลิตฉบับนิวคิงเจมส์ขึ้น ในปี 1982 การผลิตนี้เป็นการปรับปรุงภาษาที่ล้าสมัยของฉบับคิงเจมส์และไม่ได้ หารือกับหลักฐานด้านต้นฉบับที่ใหม่กว่าซึ่งมีอยู่ในเวลานั้น พูดอีกอย่างก็คือ ฉบับ นิวคิงเจมส์เป็นการนำเอาฉบับแปลมาแปลใหม่แทนที่จะเป็นการแปลจากเอกสาร ดั้งเดิม

#### ตีความหมายเรื่องราวของพระเจ้า

เราไม่อยากจะพูดเลยเถิดเกินไปเกี่ยวกับความแตกต่างระหว่างฉบับ KJV กับ NKJV และฉบับแปลสมัยใหม่อื่น ๆ แต่กระนั้น เราก็ไม่อยากละเลยข้อแตกต่าง เหล่านี้เช่นกัน ยกตัวอย่าง มีข้อพระคัมภีร์เพิ่มเดิมหลายข้อที่พบใน ฉบับ KJV กับ NKJV ซึ่งเป็นความพยายามที่จะสร้างความกลมกลืนระหว่างตอนต่าง ๆ ของ พระคัมภีร์ใหม่<sup>41</sup> ฉบับแปลสมัยใหม่ล่าสุดส่วนใหญ่จะละเว้นข้อเหล่านี้ทั้งหมดหรือ ไม่ก็นำข้อเหล่านี้ไปไว้ในวงเล็บแทนพร้อมกับใส่เชิงอรรถเอาไว้ เพื่อแจ้งให้ผู้อ่าน ทราบว่าตอนต่าง ๆ เหล่านี้ไม่พบอยู่ในต้นฉบับเก่าแก่หลายฉบับ (เช่น มาระโก 16:9-20) การลบตอนต่าง ๆ เหล่านี้ออกไปไม่ได้สร้างความแตกต่างทางด้าน หลักคำสอนมากนัก เนื่องจากตอนเหล่านี้มีอยู่ในหนังสือเล่มอื่นของพระคัมภีร์ใหม่ อย่างไรก็ตาม เมื่อเราละตอนเหล่านี้เอาไว้ สิ่งเหล่านี้อาจบิดเบือนวิธีการที่เราอ่าน งานเขียนของผู้เขียนคนนั้น ด้วยเหตุนี้ Gordon Fee และ Douglas Stuart จึงกล่าว ไว้ในหนังสือที่สำคัญและมียอดขายสูงสุดของเขาเรื่อง How to Read the Bible for All Its Worth ว่า "เพราะเหตุนี้คุณจึงควรใช้ฉบับแปลสมัยใหม่เกือบทุกฉบับเพื่อ การศึกษา แทนที่จะใช้เพียงฉบับ KJV หรือฉบับ NKJV"<sup>42</sup>

คำถามที่ว่าใครคือผู้แปลและใครคือผู้สนับสนุนก็มีความสำคัญไม่แพ้กัน ฉบับสมัยใหม่หลายฉบับเป็นผลงานการแปลของนักแปลกลุ่มใหญ่ที่ได้รับเลือกจาก หลากหลายคณะนิกายและพื้นเพเบื้องหลัง (เช่น ฉบับ NRSV, NIV, CEB, CEV, NASB) วิธีนี้เป็นที่นิยมมากกว่าฉบับที่ใช้ผู้แปลเพียงคนเดียวอย่างเช่นฉบับ MSG หรือ TLB ซึ่งชี้ให้เห็นถึงประสบการณ์ วัฒนธรรม และหลักศาสนศาสตร์ของผู้แปล อย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ นอกจากนั้น บางครั้งการรู้ว่าใครคือผู้คนที่สนับสนุนอยู่ เบื้องหลังการแปลก็บอกให้เราทราบได้อย่างมากถึงความเป็นไปได้ในเรื่องอคติทาง ด้านศาสนศาสตร์และด้านวัฒนธรรมของฉบับแปลนั้นๆ ตัวอย่างเช่น ฉบับ ASV ใด้รับการสนับสนุนจากนักวิชาการชาวอังกฤษที่มาจากหลากหลายคณะนิกาย ฉบับ NJB ได้รับการสนับสนุนจากคริสตจักรโรมันคาทอลิก และฉบับHCSB ได้รับการ สนับสนุนจาก LifeWay Christian Resources of Southern Baptist Convention เป็นต้น

คำถามสุดท้ายสำหรับการเลือกฉบับแปลสมัยใหม่เป็นเรื่องส่วนตัวมากขึ้น เราใช้ฉบับแปลนี้เพื่อจุดประสงค์ใด ถ้าความสนใจหลักของคุณอยู่ที่การอ่านสำหรับ การเฝ้าเดี่ยวส่วนตัวหรือถ้าคุณต้องการที่จะแนะนำฉบับหนึ่งให้กับผู้เชื่อใหม่ คุณ ควรเลือกฉบับแปลแบบเทียบเคียงตามหน้าที่หรือฉบับแปลแบบสรุปความ อย่างไร ก็ตาม ถ้าความสนใจหลักของคุณอยู่ที่การศึกษาในเชิงลึก (ไม่ว่าจะเป็นการศึกษา ส่วนตัวหรือการเตรียมเพื่อนำกลุ่มหรือการเทศนา) คุณควรเลือกและเปรียบเทียบ สักสองสามฉบับจากตารางหมวดหมู่รายชื่อ (ภาพที่ 5) ของทั้งแบบเทียบเคียง ตามรูปและแบบสมดุล

### การตีความหมายพระคัมภีร์

เมื่อพูดถึงกระบวนการของการตีความหมายพระคัมภีร์เราใช้ศัพท์เทคนิค สำคัญสองคำ คำแรกคือคำว่า exegesis (เอ๊กซ์เซเจซิส) มาจากคำภาษากรีกที่หมาย ถึงการ "นำออกมา" โดยธรรมเนียม กระบวนการของการ "นำออกมา" (exegesis) ส่วนใหญ่จะเห็นได้จากการตรวจสอบข้อเท็จจริงทางด้านประวัติศาสตร์ซึ่งมุ่งค้นหา เจตนารมณ์ของผู้เขียนว่า อะไรคือสิ่งที่เขากำลังพยายามสื่อกับผู้อ่านดั้งเดิมของตน<sup>43</sup> "สิ่งนี้เกี่ยวข้องกับทั้งสิ่งที่เขาพูด (เนื้อหา) และเหตุใดเขาจึงพูดสิ่งนั้น (บริบทด้าน วรรณกรรม)"<sup>44</sup> คำว่า exegesis มักจะตรงกันข้ามกับคำว่า eisegesis (ไอเซเจซิส) ซึ่งหมายถึงการ "นำเข้าไป" eisegesis เกิดขึ้นเมื่อเรานำสิ่งที่เราอยากให้พระ คัมภีร์พูดในสิ่งที่เราต้องการ แทนที่เราจะพยายามทำความเข้าใจกับสิ่งที่พระคัมภีร์ กำลังพูด

คำที่สองคือคำว่า hermeneutics (เฮอร์มินิวติกส์) มาจากคำภาษากรีก ที่หมายถึง "การตีความหมาย" exegesis กับ hermeneutics มักจะถูกนำมาใช้สลับ กันไปมา แต่กระนั้น คำว่า hermeneutics มีความหมายกว้างกว่าซึ่งครอบคลุมถึง การตีความหมายพระคัมภีร์ (exegesis) ตลอดจนคำถามด้านปรัชญาเกี่ยวกับความ เข้าใจและความหมาย รวมทั้งคำถามด้านมานุษยวิทยาและด้านสังคมวิทยาเกี่ยวกับ ผู้ตีความหมายและโลกทัศน์ของเขา/เธอ<sup>45</sup> พูดอีกอย่างก็คือ hermeneutics ไม่ได้ ให้ความสนใจเพียงแค่กับเนื้อหาทางประวัติศาสตร์ แต่ให้ความสนใจกับผู้อ่านสมัย ใหม่ด้วยเช่นกัน เมื่อเราคิดถึงขอบเขตอย่างครบถ้วนของการตีความหมายเราต้อง พิจารณาถึงสิ่งที่มักถูกเรียกว่า "โลกสามใบของเนื้อหาพระคัมภีร์" ซึ่งได้แก่ "โลก ที่อยู่ข้างหลังเนื้อหาพระคัมภีร์" "โลกภายในเนื้อหาพระคัมภีร์" และ "โลกที่อยู่ข้าง หน้าเนื้อหาพระคัมภีร์" "โลกที่อยู่ข้างหลังเนื้อหาพระคัมภีร์" มุ่งความสนใจไปที่ผู้เขียนและ เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นล้อมรอบการเขียนเนื้อหา โลกใบนี้มุ่งที่จะเข้าใจผู้เขียนใน ประวัติศาสตร์ที่เขียนหนังสือเล่มนั้น ชุมชนในประวัติศาสตร์ของเขา และบรรทัดฐาน ทางสังคมและวัฒนธรรมของโลกใบนั้น รวมทั้งเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ที่เกิด ขึ้นภายในและรอบข้างผู้เขียนและชุมชนของเขา โลกใบนี้มุ่งให้ความสนใจกับการ ทำความเข้าใจกับธรรมเนียมที่อยู่เบื้องหลังคำพูด ความคิด และการกระทำบางอย่าง รูปแบบการเล่าเรื่องที่หลากหลายด้วยปากเปล่าในยุคก่อนและเอกสารซึ่งเป็นแหล่ง ข้อมูลที่ผู้เขียนหรือผู้เรียบเรียงใช้ โลกใบนี้มุ่งพูดถึงช่องว่างทางประวัติศาสตร์และ วัฒนธรรมที่กล่าวถึงเบื้องต้น

"โลกภายในเนื้อหาพระคัมภีร์" มุ่งความสนใจไปที่เนื้อหาพระคัมภีร์และ ให้ความสนใจเป็นพิเศษกับการพูดถึงช่องว่างทางวรรณกรรมที่กล่าวถึงเบื้องต้น โลกใบนี้ยอมรับว่าแม้พระคัมภีร์จะศักดิ์สิทธิ์ แต่พระคัมภีร์ก็ยังเป็นวรรณกรรม ดังนั้นพระคัมภีร์จึงปฏิบัติตามกฎเกณฑ์หลายข้อเช่นเดียวกับวรรณกรรมประเภทอื่น ด้วยเหตุนี้ เราจึงสามารถประเมินพระคัมภีร์โดยใช้เครื่องมือและวิธีการหลายอย่าง แบบเดียวกัน เพราะเหตุนี้ โลกใบนี้จึงมุ่งทำความเข้าใจประเภทใหญ่และประเภท ย่อยที่พบในหนังสือพระคัมภีร์แต่ละเล่ม และพยายามเข้าใจว่าแต่ละประเภทเหล่านี้ ทำหน้าที่อย่างไรเพื่อบอกถึงความหมาย โลกใบนี้มองไปที่องค์ประกอบด้าน โครงสร้าง เช่น เค้าโครงเรื่อง ที่ตั้งของเรื่อง และการอธิบายลักษณะรวมทั้งลีลา น้ำเสียง มุมมอง โครงสร้างภาษา และการเลือกถ้อยคำ เพื่อให้เข้าใจจุดประสงค์ทั่วไป และการลื่นไหลของวรรณกรรม โลกใบนี้มุ่งสำรวจการใช้วรรณกรรมและกลวิธีทาง วาทศิลป์และดูว่าผู้เขียนแต่ละคนต่างอ้างอิงและพาดพิงถึงงานเขียนเล่มอื่นอย่างไร "โลกที่อยู่ข้างหน้าเนื้อหาพระคัมภีร์" มุ่งความสนใจไปที่ผู้อ่านสมัยใหม่

และไปที่หลักศาสนศาสตร์ โลกใบนี้น่าจะเป็นที่โต้เถียงมากที่สุดของโลกทั้งสามใบ นักวิชาการบางคนโต้แย้งว่าไม่มีพื้นที่สำหรับการสอดแทรกผู้อ่านสมัยใหม่เข้าไปใน กระบวนการการตีความหมาย แต่กระนั้น นักวิชาการคนอื่นอาจโต้แย้งว่าเป็นไปไม่ ได้ที่จะหลีกเลี่ยงการสอดแทรกเช่นนั้น ด้วยการยอมรับบทบาทของผู้อ่านสมัยใหม่ เราสามารถทำได้หลายอย่าง เช่น การระบุถึงและอ้างถึงอคติและสมมุติฐานต่างๆ ของผู้อ่านสมัยใหม่ ซึ่งช่วยทำให้ปรากฏการณ์เหล่านี้ลดน้อยลงในกระบวนการ การดีความหมาย การประเมินเนื้อหาพระคัมภีร์จากมุมมองใหม่บนพื้นฐานของ จุดเริ่มต้นของผู้อ่านสมัยใหม่ที่หลากหลาย (เช่น ด้านเพศ ด้านวัฒนธรรม และด้าน ประสบการณ์) ซึ่งมีความเป็นไปได้ของการท้าทายแนวทางที่เราอ่านพระคัมภีร์ บางตอนมาแต่ดั้งเดิม และการปรับการประยุกต์ใช้ให้เข้ากับบริบทเพื่อตอบสนอง ความต้องการของผู้อ่านสมัยใหม่และชุมชนของเขาหรือเธอ นอกจากนั้น โลกใบนี้ จะประเมินว่าพระคัมภีร์ตอนหนึ่งและการตีความหมายของผู้อ่านสมัยใหม่เหมาะสม กับเรื่องราวที่ยิ่งใหญ่และหลักศาสนศาสตร์ของพระคัมภีร์ทั้งหมดอย่างไร และมุ่ง ที่จะฟังสิ่งที่คนอื่น (โดยเฉพาะอย่างยิ่งคริสตจักรยุคแรก) กล่าวไว้เกี่ยวกับเนื้อหา พระคัมภีร์ตอนนั้น

เมื่อโลกทั้งสามใบของเนื้อหาพระคัมภีร์นี้ถูกนำมาใช้ในการตีความหมาย พระคัมภีร์ของเรา การตีความหมายของเราก็มีศักยภาพที่จะเชื่อมช่องว่างต่างๆ เข้าด้วยกัน นำพาเราไปสู่ความเข้าใจที่ถูกต้องมากขึ้นเกี่ยวกับเนื้อหาพระคัมภีร์ บางตอนที่อยู่ภายใต้การประเมินและเกี่ยวกับพระคัมภีร์ทั้งเล่ม และช่วยเราสร้าง หลักศาสนศาสตร์ที่ครบถ้วนสมบูรณ์มากขึ้นและการประยุกต์ใช้ที่เข้ากับบริบทมาก ขึ้น ซึ่งสิ่งเหล่านี้ล้วนแต่จะสร้างผลกระทบที่ยิ่งใหญ่มากขึ้นในชีวิตของผู้เชื่อและ ในชีวิตของคริสตจักร

สำหรับบางคนการประเมินอย่างเข้มงวดแบบนี้อาจดูเป็นการล่วงเกิน สิ่งศักดิ์สิทธิ์มากไป จริง ๆ แล้วเราได้รับการทรงเรียก ให้นำเอาพระคัมภีร์มาอยู่ภาย ใต้การตรวจสอบอย่างเข้มงวดแบบนี้หรือ และการทำงานของพระวิญญาณบริสุทธิ์ อยู่ที่ไหนในการอ่านพระคัมภีร์ของเรา คำถามเหล่านี้มีความสำคัญ หวังเป็นอย่าง ยิ่งว่าพระวิญญาณบริสุทธิ์ทรงเป็นศูนย์กลางของการศึกษาและการตีความหมาย พระคัมภีร์ของเรา ในฐานะคริสตจักร เราทุกคนได้รับการเติมเต็มด้วยพระวิญญาณ บริสุทธิ์ทั้งที่เป็นรายบุคคลและเป็นกลุ่ม ดังนั้นเราจึงควรเชิญพระวิญญาณบริสุทธิ์ เข้ามาอยู่ในกระบวนการนี้เป็นประจำและอย่างสม่ำเสมอ

ถึงกระนั้น เราก็รู้เช่นกันว่าชายและหญิงหลายคนที่ยำเกรงพระเจ้ามีการ ดีความหมายพระคัมภีร์ที่แตกต่างกันมาก มีชายและหญิงหลายคนที่ไม่ยำเกรง พระเจ้าก็ได้บิดเบือนพระคัมภีร์เพื่อให้ได้มาซึ่งอำนาจและเพื่อควบคุมคนอื่น พระเจ้าทรงมีเหตุผลในการประทานสมองและความสามารถในการใช้เหตุผลแก่เรา

### ตีความหมายเรื่องราวของพระเจ้า

หนึ่งในเหตุผลเหล่านี้ ก็เพื่อเราจะสามารถค้นคว้าเจาะลึกเข้าไปในพระคัมภีร์เพื่อ เข้าใจความจริง และดังนั้นเราสามารถอภิปรายหรือแม้กระทั่งโต้เถียงอย่างเผ็ดร้อน (ด้วยความรัก) กับคนอื่นในเรื่องความหมายของพระคัมภีร์และวิธีการประยุกต์ความ หมายนั้นกับสถานการณ์และบริบทต่าง ๆ เราแต่ละคนนำเอาประสบการณ์เรื่องการ ดีความหมายและการประยุกต์ใช้ของเรามาแบ่งปัน และนี่เป็นสิ่งที่ดี อย่างไรก็ตาม ความสามารถของเราในการให้เหตุผล (ทั้งเป็นรายบุคคลและเป็นกลุ่ม) ตลอดจน ธรรมเนียมปฏิบัติ (การตีความหมายในประวัติศาสตร์และหลักศาสนศาสตร์ที่ถูก ต้อง) ของคริสตจักรคือสิ่งป้องกันการตีความหมายและการประยุกต์ใช้ที่ไม่ถูกต้อง

### ข้อแนะนำโดยสรุปสำหรับการตีความหมายพระคัมภีร์

กฏข้อแรกของการตีความหมายพระคัมภีร์ก็คือ "เนื้อหาพระคัมภีร์มีสิทธิ์ มีเสียง" ของตน สิ่งนี้หมายความว่าเราต้องเรียนรู้ที่จะรับฟังและสดับเสียงของพระ คัมภีร์ ในกรณีของเอกสารที่บันทึกไว้อย่างเช่นพระคัมภีร์ สิ่งนี้มีหมายความเช่นกัน ว่า เราต้องเรียนรู้จักศิลปะของการสังเกตอย่างพินิจพิเคราะห์และอย่างระมัดระวัง หัวข้อนี้ตั้งใจที่จะช่วยแต่ละคนในการลับทักษะของการสังเกตและการตีความหมาย ของเขาหรือเธอให้แหลมคมด้วยการนำเอาโลกสามใบของเนื้อหาพระคัมภีร์รวมทั้ง ประสบการณ์ เหตุผล และธรรมเนียมเข้ามาพิจารณา "ข้อแนะนำ" นี้ แบ่งออกเป็น สี่ตอนพร้อมกับคำถามหลายข้อที่จะช่วยผู้อ่านสมัยใหม่ในการสังเกตเนื้อหาพระ คัมภีร์อย่างใกล้ชิดมากขึ้นและตั้งคำถามเชิงวิพากษ์กับเนื้อหาพระคัมภีร์ (ข้อ แนะนำ<sup>46</sup> อย่างครบถ้วนอยู่ในภาคผนวก 1)

แทนที่จะอ่านข้อแนะนำและความเห็นนี้เพียงอย่างเดียว คุณน่าจะได้รับ ประโยชน์มากกว่าถ้าคุณเลือกพระคัมภีร์สักตอนหนึ่งและทำตามแบบฝึกหัดนี้ เมื่อคุณทำเช่นนี้ อาจมีคำถามบางข้อที่คุณตอบ ไม่ได้ ไม่เป็นไร คำตอบต่างๆ เหล่านี้ มีพร้อมอยู่แล้วในพระคัมภีร์ฉบับศึกษา พจนานุกรมพระคัมภีร์ คู่มือแนะนำ พระคัมภีร์ และคู่มืออธิบายพระคัมภีร์ อย่าตกใจถ้าคุณไม่มีคู่มือที่เป็นแหล่งข้อมูลรอง เหล่านี้ไว้ในครอบครองเพราะคุณสามารถหาได้ทางออนไลน์ ถึงกระนั้น คำเตือน ก็คือไม่ใช่ทุกแหล่งข้อมูลที่คุณพบในออนไลน์จะเป็นประโยชน์หรือน่าเชื่อถือ (ดูภาคผนวก 2 รายชื่อเว็บไซด์ออนไลน์ที่ไว้ใจได้) ถ้าคุณวางแผนที่จะตีความหมาย พระคัมภีร์เป็นจำนวนมาก อาจเป็นสิ่งคุ้มค่าที่จะลงทุนกับแหล่งข้อมูลที่มีเบื้องหลัง ที่ดีสักสองสามเล่ม เมื่อเราเริ่มต้น ภารกิจแรกที่เราควรย้ำเน้นซ้ำอีก ก็คือการมุ่ง ให้ความสนใจกับการอ่าน การสังเกต และการฟังเสียงเนื้อหาของพระคัมภีร์ แหล่ง ข้อมูลรองที่เราเพิ่งกล่าวถึงควรเข้ามามีส่วน เมื่อมีการบ่งชี้ไว้ในคำแนะนำเท่านั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งซึ่งอยู่ในช่วงท้ายๆ ของกระบวนการ

# ตอนที่ 1 ภารกิจขั้นแรก

## ก. เริ่มต้นด้วยการเลือกพระคัมภีร์ตอนหนึ่งเพื่อตีความหมาย

ถ้าครั้งนี้เป็นครั้งแรกของคุณ เป็นการดีที่จะเริ่มต้นกับพระคัมภีร์ตอนที่ สั้นกว่าซึ่งมีความยาวระหว่าง 5 ถึง 10 ข้อ (อย่าดึงเอาพระคัมภีร์เพียงข้อเดียว หรือสองข้อออกมาจากบริบท) พระคัมภีร์ฉบับแปลสมัยใหม่ส่วนมากจะแยกเนื้อหา พระคัมภีร์ออกเป็นหัวข้อย่อยต่าง ๆ ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการเลือกตอนพระคัมภีร์ ที่ปะติดปะต่อกัน อย่างไรก็ตาม คุณควรรู้ว่าหัวข้อของตอนต่าง ๆ เหล่านี้ไม่ได้เป็น ส่วนหนึ่งของต้นฉบับที่เป็นภาษาฮีบรูและภาษากรีกดั้งเดิม พูดอีกอย่างก็คือ หัวข้อ เหล่านี้เป็นส่วนหนึ่งของการตีความหมายของผู้แปล ดังนั้นอย่าให้หัวข้อเหล่านี้ บงการหรือชี้นำการตีความหมายของคุณ

### ข. ใช้เวลาอธิษฐานและขอการทรงนำจากพระวิญญาณบริสุทธิ์เมื่อคุณอ่าน และตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้

จำไว้ว่าการตีความหมายพระคัมภีร์เป็นภารกิจฝ่ายวิญญาณที่คุณไม่ควรทำ สิ่งนี้ด้วยกำลังหรือสติปัญญาของคุณเอง อธิษฐานขอให้พระเจ้าทรงทำให้คุณมีความ คิดและจิตใจที่จดจ่อและขอให้พระองค์ทรงช่วยคุณให้ฟังเสียงและมองเห็นสิ่งใหม่ ๆ นอกจากนี้ ควรอธิษฐานขอพระเจ้าให้ทรงช่วยคุณค้นพบวิธีการที่จะประยุกต์ใช้สิ่งที่ คุณกำลังศึกษาอยู่อย่างเป็นรูปธรรม

### ค. อ่านหนังสือพระคัมภีร์หลาย ๆ รอบโดยละเอียดโดยมุ่งที่จะเข้าใจหัวข้อ ใหญ่และการไหลลื่นของหนังสือนั้น

บางครั้งเราคิดอย่างผิดๆ ว่าเราเพียงแค่อ่านพระคัมภีร์ตอนที่เราเลือกไว้ สำหรับการศึกษาก็พอ สิ่งนี้ไม่เพียงพอและวิธีการเช่นนั้นอาจนำไปสู่การตีความหมาย ผิดอย่างรวดเร็วและง่ายดาย หนังสือเล่มต่างๆ ของพระคัมภีร์เขียนหรือเรียบเรียง ขึ้นด้วยกันทั้งเล่ม ดังนั้นหนังสือเล่มต่าง ๆ เหล่านั้น จึงเล่าเรื่องราวที่ครอบคลุมร่วม กันเพื่อนำผู้อ่านไปสู่ความเข้าใจและการกระทำบางอย่าง ด้วยเหตุนี้ เราต้องหยั่งรู้ หัวข้อใหญ่และการไหลลื่นของหนังสือพระคัมภีร์ทั้งหมด อย่างเห็นได้ชัดว่าหนังสือ พระคัมภีร์บางเล่มจะค่อนข้างยาวและการอ่านหนังสือเล่มเหล่านี้โดยละเอียดหลาย ๆ ครั้งจะต้องใช้เวลาของคุณมากขึ้น อย่างไรก็ตามสิ่งนี้ไม่ใช่การแข่งขัน แต่เป้าหมาย คือการมีความเข้าใจพระคัมภีร์ทั้งหมดเพิ่มขึ้นและการเติบโตมากยิ่งขึ้นในความเชื่อ ของคุณ เมื่อคุณอ่านพระคัมภีร์โดยละเอียด จงจดบันทึกถ้อยคำและแนวคิดที่เป็น กุญแจสำคัญที่คุณเห็น อย่าลืมอ่านหนังสือเล่มนั้นในฉบับแปลสมัยใหม่หลาย ๆ ฉบับ ที่เราพูดไว้แล้วในเบื้องต้น

## ง. จัดทำรายการเกี่ยวกับข้อสันนิษฐานใดก็ตามที่คุณมีเกี่ยวกับพระคัมภีร์ ตอนนั้นหรือเกี่ยวกับหนังสือทั้งเล่ม

ข้อสันนิษฐานนี้รวมไปถึงแนวคิดต่างๆ ที่คุณได้ยินมาจากคนอื่นผ่าน คำเทศนา หนังสือ และแหล่งอื่นๆ โดยที่เราไม่รู้ตัว บ่อยครั้งเรายอมให้การตีความ หมายเนื้อหาพระคัมภีร์ที่เราได้ยินหรืออ่านมาก่อนหน้านี้เป็นสิ่งชี้นำวิธีการที่เรา อ่านหรือฟังเนื้อหาพระคัมภีร์ตอนนั้นในคราวต่อไป สิ่งนี้เป็นจริงโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ถ้าการตีความหมายนั้นมาจากคนที่คุณเคารพนับถือ นักเขียนที่คุณซึ่นซอบ หรือ ศิษยาภิบาล นี่ไม่ได้หมายความว่าการตีความหมายของคนเหล่านั้นไม่ถูกต้อง อย่างไรก็ตามเป็นการฝึกฝนที่ดี ที่จะปล่อยวางอคติหรือข้อสันนิษฐานเหล่านั้น ไว้ก่อน เพื่อคุณจะสามารถรับฟังสิ่งใหม่ๆ ที่พระเจ้าอาจกำลังพยายามสอนคุณ นอกจากนี้ หลังจากคุณตีความหมายเสร็จสิ้นแล้ว คุณก็อาจมีบางข้อ (ของข้อ สันนิษฐานเหล่านี้) ที่ได้รับการยืนยันหรือบางข้อก็ถูกพิสูจน์ว่าไม่ถูกต้องหรือไม่ เป็นความจริง

## ตอนที่ 2 โลกที่อยู่ข้างหลังเนื้อหาพระคัมภีร์: คำถามบนพื้นฐานทาง ประวัติศาสตร์

## ก. ผู้เขียนคือใครและเรารู้อะไรเกี่ยวกับผู้เขียน

การรู้ว่าใครคือผู้เขียนหนังสือเล่มหนึ่งเล่มใดโดยเฉพาะจะเป็นประโยชน์ อย่างมาก ความรู้นี้ให้ข้อมูลสำคัญซึ่งอาจทำให้คุณมองเห็นภาพที่สมบูรณ์มากขึ้น ยกตัวอย่าง ถ้าคุณรู้ว่าผู้เขียนพระกิตติคุณมัทธิวเชื่อว่าน่าจะเป็นมัทธิวคนเก็บภาษี ที่กลายมาเป็นสาวกของพระเยซู คุณก็มีข้อมูลเชิงลึกแล้วเกี่ยวกับเบื้องหลังและ ประสบการณ์ของเขา ถ้าคุณไม่รู้คำตอบสำหรับคำถามนี้ ตอนนี้คุณอาจต้องคันคว้า บ้างเล็กน้อยหรือวางไว้ก่อนแล้วค่อยคันคว้าในภายหลัง ในการคันคว้าของคุณ คุณอาจพบว่ามีการโต้แย้งกันเรื่อง ใครคือผู้เขียนหนังสือบางเล่มหรือไม่รู้ว่าผู้เขียน คือใคร (เช่น เฉลยธรรมบัญญัติและฮีบรู เป็นต้น) การที่ไม่สามารถระบุได้ว่าผู้เขียน คือใคร ก็ไม่ทำให้การตีความหมายของคุณหยุดชะงัก

# ข. ผู้อ่านคือใครและเรารู้อะไรบ้างเกี่ยวกับผู้อ่าน

ในทำนองเดียวกัน การรู้ว่าผู้อ่านคือใคร สามารถช่วยคุณในการค้นคว้า เพิ่มเติมซึ่งจะสร้างความแข็งแกร่งให้กับความเข้าใจของคุณ และการตีความหมาย ของคุณ ยกตัวอย่าง ถ้าคุณค้นคว้า 2 โครินธ์ การรู้จักประวัติศาสตร์ ภูมิศาสตร์ บรรทัดฐานทางสังคม และความหลากหลายทางความเชื่อของเมืองโครินธ์จะมี ประโยชน์อย่างมาก เช่นเดียวกับการรู้จักประเด็นและปัญหาต่างๆ ที่ชุมชนแห่งนี้ ได้เผชิญตามที่บันทึกไว้ใน 1 โครินธ์ อย่าลืมจดบันทึกสิ่งที่คุณสามารถนำไปใช้ได้ อีกในภายหลัง ถ้าคุณเก็บการค้นคว้าไว้ทำในภายหลัง อย่าลืมเขียนคำถามต่างๆ ที่คุณต้องการออกมาเพื่อค้นคว้าในภายหลัง

## ค. หนังสือเล่มนี้เขียนขึ้นเมื่อใดและมีอะไรสำคัญเกี่ยวกับช่วงเวลานี้สำหรับ ผู้เขียนและผู้อ่าน

เราทุกคนได้รับอิทธิพลจากเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในประวัติศาสตร์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเหตุการณ์เหล่านั้นที่เรามีประสบการณ์เป็นส่วนตัว การรู้บ้าง เล็กน้อยเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ที่ห้อมล้อมกรอบเวลาของหนังสือเล่มหนึ่งเล่มใด โดยเฉพาะ สามารถช่วยให้คุณเห็นอกเห็นใจในสิ่งที่ผู้อ่านประสบมา ยกตัวอย่าง หนังสือวิวรณ์เขียนขึ้นในช่วงเวลาที่โรมกำลังข่มเหงคริสเตียน ข้อมูลนี้ช่วยอธิบาย ถึงความทุกข์ยากลำบากบางอย่างและการใช้ภาษาเชิงสัญลักษณ์อย่างแอบแฝง คุณอาจต้องคันคว้าบ้างสำหรับคำถามนี้ จงระมัดระวังที่จะไม่ยอมให้การค้นคว้า นี้ทำให้คุณไขว้เขวไปจากจุดประสงค์เบื้องต้นของคุณคือการมีความเข้าใจเนื้อหา ดีขึ้นและการตีความหมายเนื้อหานั้นได้ถูกต้องมากขึ้น เมื่อคุณอ่านพระคัมภีร์ ดุณอาจพบสิ่งอื่นๆ ที่น่าสนใจที่คุณอยากคันคว้าในภายหลัง จงเขียนสิ่งเหล่านั้น ลงไปและกลับมาหาสิ่งเหล่านั้นอีกเมื่อคุณมีเวลามากขึ้น

## ง. อะไรคือจุดประสงค์ทั่วไปของหนังสือเล่มนี้

หลังจากที่อ่านหนังสือที่บรรจุตอนพระคัมภีร์ของคุณหลายรอบ และอาจได้ ทำการค้นคว้าด้านประวัติศาสตร์มาบ้างแล้ว ตอนนี้ได้เวลาที่คุณจะสรุปจุดประสงค์ ทั่วไปของหนังสือด้วยคำพูดของคุณเอง โดยในสาระสำคัญแล้วคุณกำลังมุ่งตอบ คำถามที่ว่า "ผู้เขียนกำลังพยายามที่จะบรรลุเป้าหมายใดผ่านทางหนังสือเล่มนี้" ยกตัวอย่าง เช่น คุณอาจสรุปจากจุดประสงค์ของอิสยาห์ว่า "เพื่อตักเตือนอิสราเอล เกี่ยวกับผลลัพธ์ของความบาปและเพื่อเปิดเผยถึงแผนการของพระเจ้าสำหรับ การไถ่และการรื้อฟื้นบรรดาประชาชาติ" เมื่อคุณเขียนข้อความนี้ จงคิดถึงพระคัมภีร์ ตอนใดตอนหนึ่งโดยเฉพาะของคุณและดูว่าพระคัมภีร์ตอนนี้ตรงกับจุดประสงค์นี้ และขยายจุดประสงค์นี้อย่างไร ข้อความนี้ไม่จำเป็นต้องสมบูรณ์แบบแต่คุณสามารถ ขัดเกลาได้ในขณะที่คุณเดินหน้าต่อไป

## จ. มีประเด็นทางด้านประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม หรือความเชื่ออื่นใดหรือไม่ ที่จำเป็นต้องสำรวจเพิ่มเติมเพื่อช่วยคุณให้เข้าใจบริบทของผู้เขียน ผู้อ่านใน พระคัมภีร์ตอนนั้นของคุณ หรือหนังสือทั้งเล่ม

คำถามนี้จะให้ผลดีเป็นพิเศษถ้าคุณพร้อมที่จะอ่านเกี่ยวกับสิ่งที่คุณ ยังไม่รู้ และยอมรับถึงความเป็นไปได้ที่ว่าแนวคิด เหตุการณ์ และสถานการณ์ บางอย่างที่อาจดูคุ้นเคยสำหรับคุณ สามารถมีความหมายที่แตกต่างออกไปในบริบท ทางประวัติศาสตร์ของตน ตัวอย่างเช่น เมื่อคุณอ่านสดุดีบทที่ 23 คุณอาจสำรวจ แนวคิดของ "ผู้เลี้ยง" ในพระคัมภีร์เดิมและค้นพบความเชื่อมโยงของแนวคิดนี้กับ ความเป็นกษัตริย์ หรือคุณอาจสำรวจธรรมเนียมของการที่เจ้าภาพคนหนึ่งเจิมศีรษะ ของอีกคนหนึ่งด้วยน้ำมันและเรียนรู้ถึงความสำคัญทางด้านศาสนาและวัฒนธรรม ของธรรมเนียมปฏิบัตินี้ ยิ่งคุณพร้อมที่จะตั้งคำถามมากขึ้นและพร้อมที่จะสำรวจ ความเป็นไปได้ เพื่อปฏิสัมพันธ์ที่ลึกซึ้งมากขึ้นกับบริบททางด้านประวัติศาสตร์ของ พระคัมภีร์ตอนนั้นของคุณเท่าใด การตีความหมายของคุณก็ยิ่งมีความเป็นไปได้ ที่จะถูกต้องมากขึ้นเท่านั้น

## ตอนที่ 3 โลกภายในเนื้อหาพระคัมภีร์: คำถามบนพื้นฐานของ วรรณกรรม

ก. หนังสือเล่มนี้และพระคัมภีร์ตอนที่กำลังสำรวจเป็นวรรณกรรมประเภทใด

ประเภทหรือชนิดของวรรณกรรมช่วยผู้อ่านให้เข้าใจวิธีการที่จะเข้าหาและ วิเคราะห์หนังสือเล่มนั้นและพระคัมภีร์ตอนนั้น ถ้าคุณไม่แน่ใจ ให้หารือกับแหล่ง ข้อมูลรอง (เช่น คู่มือศึกษาพระคัมภีร์) ในภาคผนวก 2 มีลิงค์ที่เข้าไปยัง "Genre Guide" (คู่มือประเภทวรรณกรรม) โดย Roger Hahn และ Dennis Bratcher ซึ่งจะช่วยคุณให้เข้าใจพื้นฐานของวิธีการตีความหมายวรรณกรรมประเภทต่าง ๆ<sup>47</sup> ยกตัวอย่าง ถ้าหนังสือพระคัมภีร์ที่อยู่ในการสำรวจเป็นพระธรรมสุภาษิต คุณต้อง เข้าใจประเภทของวรรณกรรมหมวดภูมิปัญญาและความแตกต่างระหว่างภูมิปัญญา แบบคาดเดากับภูมิปัญญาแบบสุภาษิต เป็นต้น

### ข. เมื่อพิจารณาดูหนังสือทั้งเล่มแล้ว ให้ถามว่าอะไรคือหัวข้อใหญ่และ หัวข้อย่อยของหนังสือ

เมื่อคุณอ่านหนังสือพระคัมภีร์ของคุณโดยละเอียดคุณจะสังเกตเห็นหัวข้อ ต่าง ๆ ปรากฏอยู่ทั่วไปในหนังสือ ซึ่งบางอย่างเป็นหัวข้อย่อยและบางอย่างเป็น หัวข้อใหญ่ จงพิจารณาดูว่าหัวข้อเหล่านี้ช่วยทำให้จุดประสงค์ที่คุณเขียนไว้ข้างบน (ข้อ 2ง.) สำเร็จได้อย่างไร เมื่อคุณพิจารณาดูหัวข้อเหล่านี้ คุณอาจต้องขัดเกลาจุด ประสงค์ที่คุณเขียนไว้ใหม่ ให้พิจารณาเช่นกันว่าหัวข้อเหล่านี้หัวข้อใดสำคัญที่สุด กับพระคัมภีร์ตอนที่คุณกำลังประเมิน ยกตัวอย่าง หัวข้อใหญ่บางส่วนของอิสยาห์ ได้แก่ ความบริสุทธิ์ ความยุติธรรม ความชอบธรรมของพระเจ้า ผลลัพธ์ของการ ไม่เชื่อฟังที่กำลังจะมาถึง ผู้รับใช้ของพระยาเวห์ และการทรงไถ่และการทรงรื้อฟื้น บรรดาประชาชาติของพระเจ้า ถ้าคุณกำลังถอดความหมายของอิสยาห์ 49 ผู้รับ ใช้ของพระยาเวห์คือหัวข้อใหญ่ที่สำคัญและคุณอาจตั้งคำถามว่า ผู้รับใช้คนนี้ช่วย ทำให้จุดประสงค์ที่ใหญ่กว่าของหนังสือทั้งเล่มสำเร็จได้อย่างไร

ค. เมื่อพิจารณาดูบริบทใกล้เคียง พระคัมภีร์ตอนที่มาก่อนและมาหลังพระ
 คัมภีร์ตอนของคุณแล้ว ให้ถามว่าพระคัมภีร์ตอนต่าง ๆ เหล่านี้ช่วยให้คุณ
 เข้าใจพระคัมภีร์ตอนของคุณดีขึ้นบ้างไหม

### ตีความหมายเรื่องราวของพระเจ้า

การประเมินบริบทใกล้เคียงของพระคัมภีร์ ตอนของคุณเป็นสิ่งสำคัญมาก บ่อยครั้ง พระคัมภีร์ตอนของคุณจะเป็นส่วนหนึ่งของข้อโต้แย้งที่กว้างกว่า หรือตอนที่ใหญ่กว่า หรือหัวข้อหนึ่งโดยเฉพาะในหนังสือ พิจารณาความเชื่อมโยงระหว่างพระคัมภีร์ตอน ต่างๆ เหล่านี้และการเดินทางที่พระคัมภีร์ตอนนี้พยายามจะนำเสนอให้กับผู้อ่าน ้อย่างถ่องแท้ พระคัมภีร์บางตอนอาจมีความหมายต่างออกไปอย่างสิ้นเชิงจากที่คุณ เคยคิดเอาไว้ เมื่อตอนเหล่านี้ถูกอ่านในบริบททางวรรณกรรมของตน ตัวอย่างที่ดี เยี่ยมของเรื่องนี้คือถ้อยคำที่มีการอ้างถึงอยู่บ่อยครั้งจากเยเรมีย์ 29:11 "พระเจ้า ตรัสว่า เพราะเรารู้แผนงานที่เรามีไว้สำหรับเจ้า เป็นแผนงานเพื่อสวัสดิภาพ ไม่ใช่ เพื่อทุกขภาพ เพื่อจะให้อนาคตและความหวังใจแก่เจ้า" พระคัมภีร์ข้อนี้อยู่ในตอน ที่กำลังบอกให้ยูดาห์ทำตัวให้สบายในดินแดนที่เขาจะตกเป็นไปเซลย เพราะเขา จะอาศัยอยู่ที่นั่นเป็นเวลานานและไม่ใช่ความปรารถนาของพระเจ้าที่จะปลดปล่อย เขา ณ จุดนี้ นอกจากนี้ พระคัมภีร์ตอนต่างๆ ที่มาก่อนและมาหลังพระคัมภีร์บทนี้ พูดถึงตัวอย่างสองตัวอย่างของผู้เผยพระวจนะเทียมเท็จที่ให้ข้อมูลผิดๆ กับ ประชาชนและให้ความหวังอันว่างเปล่ากับประชาชนเกี่ยวกับการปลดปล่อยของ พระเจ้า ในบริบทของพระคัมภีร์ข้อนี้ เยเรมีย์ 29:11 ยังคงเป็นตอนพระคัมภีร์แห่ง ความหวังใจและความไว้วางใจ แต่ยิ่งกว่านั้น พระคัมภีร์ตอนนี้เกี่ยวข้องกับความ อดทนและการเดินทางอันยาวนานไปสู่การกลับใจด้วยใจถ่อม ง. ในพระคัมภีร์ตอนของคณ ในบริบทใกล้เคียง หรือในหนังสือทั้งเล่มมี

## ถ้อยคำ วลี หรือแนวคิดที่ปรากฏซ้ำแล้วซ้ำอีกอยู่หรือไม่ สิ่งเหล่านี้ เชื่อมโยงกันอย่างไร

ตรงนี้คือจุดที่เรามองดูฉบับแปลสมัยใหม่หลายๆ ฉบับ และใช้ฉบับแปล แบบเทียบเคียงตามรูปที่เป็นประโยชน์ ฉบับแปลหลายฉบับจะแปลคำภาษาฮีบรู และภาษากรีกคำเดียวกันแตกต่างกันออกไปบนพื้นฐานของบริบทใกล้เคียงที่พบคำ คำนั้น ด้วยเหตุนี้ คุณอาจพลาดการกล่าวซ้ำของคำบางคำไป ตัวอย่างสำคัญคือการ ใช้ภาษากรีกหลายครั้งและแตกต่างกันของเปาโล ในคำว่า sarx (อ่านว่า "ซาร์ซ" แปลว่า "เนื้อหนัง" "ร่างกาย" "มนุษย์" และ "ธรรมชาติบาป") เมื่อพบคำ วลี หรือแนวคิดที่ปรากฏซ้ำแล้วซ้ำอีกหลายครั้ง จงพิจารณาดูว่าสิ่งเหล่านี้เชื่อมโยง กันอย่างไรและแตกต่างจากกันและกันอย่างไร นอกจากนี้ ถ้าผู้เขียนเขียนหนังสือ พระคัมภีร์มากกว่าหนึ่งเล่ม คุณอาจต้องดูว่าผู้เขียนคนนั้นใช้คำเดียวกันหรือ แนวคิดเดียวกันนี้ในหนังสือเล่มอื่นหรือเปล่า อย่าลืมนำคำหรือแนวคิดนั้นกลับไปสู่ พระคัมภีร์ตอนของคุณเสมอและถามว่าการค้นพบเหล่านี้ให้ความกระจ่างกับเนื้อหา พระคัมภีร์ของคุณอย่างไรและช่วยให้คุณตีความหมายดีขึ้นในสิ่งที่คุณพยายามจะ สื่อสารออกไปอย่างไร

จ. มีการอ้างอิงหรือการพาดพิงถึงเนื้อหาพระคัมภีร์อื่นใดในพระคัมภีร์ตอน ของคุณหรือไม่ อะไรคือบริบทของเนื้อหาที่อ้างอิงนั้น มีถ้อยคำ หัวข้อ แนวคิดทางศาสนศาสตร์ที่เชื่อมโยงกันอยู่หรือไม่ คุณตัดสินได้หรือไม่ว่า เหตุใดเนื้อหานี้จึงถูกอ้างอิงถึง

ผู้เขียนพระคัมภีร์มักจะอ้างอิงหรือพาดพิงถึงตอนพระคัมภีร์ก่อนหน้านี้ อยู่บ่อยครั้ง ปกติสิ่งนี้เป็นกรณีที่เกิดขึ้นกับผู้เขียนพระคัมภีร์ใหม่ที่ซี้กลับไปยัง พระคัมภีร์ตอนหนึ่งจากพระคัมภีร์เดิม อย่างไรก็ตาม สิ่งนี้อาจเกิดขึ้นภายในพระ คัมภีร์พันธสัญญาเดียวกันก็ได้ ข่าวดีก็คือคุณไม่จำเป็นต้องท่องจำพระคัมภีร์ทั้งเล่ม เพื่อจะพบเห็นข้ออ้างอิงและการพาดพิงเหล่านี้ พระคัมภีร์สมัยใหม่ส่วนใหญ่จะบรรจุ ดัชนีของพระคัมภีร์เอาไว้ซึ่งซี้ให้เห็นการอ้างอิงและการพาดพิงและแหล่งที่ตั้งของ เนื้อหาพระคัมภีร์ เป็นสิ่งสำคัญที่ต้องรู้จักข้ออ้างอิงเหล่านี้และเข้าใจความเชื่อมโยง ที่ผู้เขียนชี้ให้เห็น เพราะสิ่งนี้สามารถเพิ่มพูนความเข้าใจของคุณและสร้างความคม ชัดให้กับการตีความหมายพระคัมภีร์ของคุณ เหตุผลที่ธรรมดาที่สุดที่ผู้เขียนอ้างอิง หรือพาดพิงพระคัมภีร์ตอนก่อนหน้านี้ได้แก่ (1) เพื่อดึงผู้อ่านเข้าไปสู่เรื่องราวก่อน หน้านี้ (2) เพื่อสนับสนุนข้อโต้แย้งในปัจจุบัน หรือ (3) เพื่อให้เห็นความคล้ายคลึง กัน ตัวอย่างของเหตุผลข้อล่าสุดนี้ปรากฏให้เห็นในการทีเปาโลใช้เรื่องราวของอับรา ฮัมในกาลาเทียบทที่ 3 และ 4

## ฉ. เมื่อนำข้อมูลทั้งหมดเหล่านี้มาพิจารณาแล้ว อะไรคือแนวคิดที่เป็นกุญแจ สำคัญในพระคัมภีร์ของคุณตอนนั้น

ถ้าคุณกำลังศึกษาพระคัมภีร์ตอนที่ยาวกว่า ควรแบ่งเนื้อหาพระคัมภีร์ออก เป็นโครงร่างที่มีตอนแยกย่อยออกไป ใส่หัวข้อให้กับแต่ละตอนที่ครอบคลุมแนวคิด หลักของตอนนั้น นี่เป็นความพยายามครั้งแรกของคุณที่จะสรุปและจัดระเบียบสิ่งที่ คุณได้เรียนรู้จากการประเมินพระคัมภีร์ตอนของคุณอย่างถี่ถ้วนในบริบทของพระ คัมภีร์ตอนนั้น การจัดแบ่งและการทำโครงร่างพระคัมภีร์ตอนของคุณสามารถให้ ข้อมูลเซิงลึกในเรื่องความเข้าใจของคุณเกี่ยวกับสิ่งที่ผู้เขียนพยายามจะสื่อและวิธี การที่เขาพยายามจะสื่อสาร ในสาระสำคัญ สิ่งนี้ทำให้คุณมองเห็นภาพการตีความ หมายของคุณ สังเกตว่านี่ไม่ได้เป็นเพียงแค่โครงร่างทั่วไปของเนื้อหาพระคัมภีร์ของ คุณ แต่ตั้งใจให้เป็นโครงร่างเชิงตีความของคุณ ซึ่งสามารถเห็นได้จากตัวอย่างของ นางรูช 1:6-18 (ดูภาพที่ 6)

| โครงร่างทั่วไป                          | โครงร่างเชิงตีความ                          |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| 1:6-18 นาโอมีกับลูกสะใภ้ของตน           | 1:6-18 ความรักอันซื่อสัตย์ของพระเจ้าใน      |
|                                         | รูปแบบของมนุษย์                             |
| 1:6-10 การขอร้องครั้งแรกของนาโอมี การ   | 1:6-10 การขอร้องต่อพระเจ้าของนาโอมี         |
| ปฏิเสธของโอรปาห์และของรูธ               | เพื่อให้สำแดงความรักอันชื่อสัตย์ต่อลูกสะใภ้ |
|                                         | ทั้งสองคนของตน                              |
| 1:11-14 การขอร้องครั้งที่สองของนาโอมี   | 1:11-14 ความเข้าใจผิดของนาโอมีเกี่ยว        |
| การยอมรับของโอรปาห์และการปฏิเสธของ      | กับความรักอันซื่อสัตย์ของพระองค์ที่มีต่อ    |
| 3D                                      | 150                                         |
| 1:15-18 การขอร้องครั้งที่สามของนา       | 1:15-18 รูธคือตัวอย่างของความรักอัน         |
| โอมี การปฏิเสธอย่างเด็ดเดี่ยวของรูธ การ | ซื่อสัตย์ของพระเจ้าที่มีต่อนาโอมีอย่างต่อ   |
| ยินยอมของนาโอมี                         | เนื่อง                                      |

## (ภาพที่ 6)

อย่าท้อใจถ้าคุณยังทำสิ่งนี้ไม่ได้ โครงร่างเชิงดีความแบบนี้ต้องอาศัยการ ฝึกฝน อีกทางเลือกหนึ่งก็คือ คุณอาจเขียนการถอดความเชิงตีความหมายของพระ คัมภีร์ตอนนั้น ซึ่งพยายามจับใจความสำคัญของสิ่งเดียวกันกับสิ่งที่โครงร่างเชิง ดีความมุ่งที่จะจับอยู่ก็ได้

ช. แนว<sup>่</sup>คิดที่เป็นกุ<sup>้</sup>ญแจสำคัญเหล่านี้ตรงกับจุดประสงค์ทั่วไปที่ผู้เขียนกำลัง พยายามจะทำให้สำเร็จในหนังสือเล่มนี้อย่างไร สิ่งนี้ตรงกันไหม ถ้าไม่ มีแนวทางอื่นใดที่จะตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้หรือไม่

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

ขั้นตอนนี้เป็นเครื่องป้องกันสำคัญในกระบวนการการตีความหมาย คุณควร สามารถมองเห็นความเชื่อมโยงกันระหว่างแนวคิดที่เป็นกุญแจสำคัญกับจุดประสงค์ ที่คุณระบุไว้สำหรับพระคัมภีร์ตอนของคุณ (ขั้นตอนที่ 3 ฉ.) และจุดประสงค์โดยรวม ที่คุณบอกไว้สำหรับหนังสือ (ขั้นตอนที่ 2 ง.) ถ้าคุณไม่สามารถสร้างความเชื่อมโยง กัน คุณควรพิจารณาที่จะประเมินการตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนั้น หนังสือ ทั้งเล่ม หรือทั้งสองอย่างของคุณอีกครั้งหนึ่ง

## ซ. เขียน "คำพูดสรุป" ที่พยายามจะจับใจความแนวคิดหลักที่สำคัญ ของพระคัมภีร์ตอนนั้นด้วยคำพูดของคุณเอง

คำพูดสรุปนี้ควรชัดเจน เรียบง่าย และเน้นให้เห็นถึงความเข้าใจของคุณ เกี่ยวกับแนวคิดที่เป็นกุญแจสำคัญ ตัวอย่างคำพูดสรุปจากสดุดีบทที่ 23 ได้แก่ "ดาวิดเขียนบทเพลงแห่งการขอบพระคุณนี้เพื่อชี้ให้เห็นถึงความไว้วางใจในพระเจ้า ของท่านอย่างเต็มที่ แม้จะอยู่ในห้วงเวลาแห่งความยากลำบาก"

## ตอนที่ 4 โลกที่อยู่ข้างหน้าเนื้อหาพระคัมภีร์: คำถามบนพื้นฐานด้าน ศาสนศาสตร์

### ก. การตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณตรงกับเรื่องราวด้านศาสน ศาสตร์โดยรวมของพระคัมภีร์อย่างไร สิ่งนี้ตรงกันไหม ถ้าไม่ มีแนวทาง อื่นใดที่จะตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้หรือไม่

สามขั้นตอนแรกในตอนที่ 4 นี้คือเครื่องป้องกันเพิ่มเติม แต่จะอยู่ระดับที่ กว้างขวางกว่าขั้นตอน 3 ซ. ขั้นตอนปัจจุบันกำหนดให้คุณต้องมีความเข้าใจที่ดี เกี่ยวกับเรื่องราวสำคัญของพระคัมภีร์และหลักคำสอนทางศาสนศาสตร์ ทั้งที่พบอยู่ ภายในนั้นและที่ถูกสร้างขึ้นผ่านการวิเคราะห์พระคัมภีร์ทั้งหมดอย่างเป็นระบบและ ถี่ถ้วน (หวังว่าบทที่ 3 และบทที่ 4 ได้ให้จุดเริ่มต้นกับคุณสำหรับการตอบคำถาม นี้) เป็นสิ่งสำคัญที่ต้องเข้าใจว่าพระคัมภีร์แต่ละตอนที่คุณกำลังตีความหมายนั้น สอดคล้องกับพระคัมภีร์โดยรวมอย่างไร (ทั้งในแง่ของเรื่องราวและของหลักศาสน ศาสตร์) กระบวนการนี้สร้างความลึกซึ้งและความแข็งแกร่งให้กับความเข้าใจด้าน เข้าใจดังกล่าว ในหลายจุด คุณจะได้รับการท้าทายให้ตีความหมายเนื้อหาพระ คัมภีร์ในปัจจุบันของคุณใหม่หรือประเมินโครงสร้างทางศาสนศาสตร์ในวงกว้างใหม่ โดยคำนึงถึงสิ่งที่คุณกำลังเรียนรู้จากส่วนที่เล็กกว่า นี่เป็นกระบวนการที่ดีซึ่งแสดง ให้เห็นถึงความเป็นผู้ใหญ่ด้านวิญญาณจิตและด้านสติปัญญา

### ข. การตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณตรงกับโลกทัศน์ด้านศาสน ศาสตร์ของคุณอย่างไร สิ่งนี้ตรงกันไหม ถ้าไม่ มีแนวทางอื่นใดที่จะตีความ หมายพระคัมภีร์ตอนนี้หรือไม่ หรือ ถ้าไม่ คุณจำเป็น ต้องสำรวจจุดยืนทาง ด้านศาสนศาสตร์ของคุณใหม่หรือไม่

ขั้นตอนนี้เป็นการย่อส่วนขั้นตอนก่อนหน้านี้ให้แคบลง เพราะขั้นตอนนี้ พิจารณาดูโลกทัศน์ทางด้านศาสนศาสตร์ของคุณโดยเฉพาะ สำหรับผู้คนส่วนใหญ่ ที่อ่านหนังสือเล่มนี้จะรู้ว่านี่เป็นทัศนะแบบเวสเลียน ถ้าคุณไม่แน่ใจถึงจุดยืนสำคัญ ด้านศาสนศาสตร์ของคณะหรือของคริสตจักรของคุณ จงศึกษาเพิ่มเติมในเรื่องนี้ สำหรับผู้คนที่เป็นเวสเลียน จุดเริ่มต้นที่ดีคือหนังสือ "เจาะลึกหลักศาสนศาสตร์สาย เวสเลียน" โดย David McEwan ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของหนังสือชุดนี้ (กรอบความคิด สำหรับผู้นำฆราวาส)<sup>48</sup>

### ค. คนอื่นพูดถึงพระคัมภีร์ตอนนี้ไว้ว่าอย่างไรบ้าง สิ่งที่คนเหล่านั้นพูดไว้มี สิ่งใดที่ทำให้คุณจำเป็นต้องสำรวจพระคัมภีร์ตอนนี้ใหม่โดยคำนึงถึงข้อมูล ใหม่ชิ้นนี้

นี่คือจุดหนึ่งที่ทำให้การศึกษาวรรณกรรมแหล่งรองในเชิงลึกเป็นทั้งสิ่ง ที่เหมาะสมและสำคัญ ถ้าเก็บการศึกษาค้นคว้าจากขั้นตอนแรกๆ ไว้มาจนถึง บัดนี้ ตอนนี้เป็นเวลาที่จะใช้การค้นคว้านั้น นอกจากนั้น การหารือกับคู่มืออธิบาย พระคัมภีร์ (ซึ่งเป็นหนังสือที่มุ่งตีความหมายพระคัมภีร์) เป็นแนวทางหนึ่งที่จะแน่ใจ ว่าคุณไม่ได้ตีความหมายพระคัมภีร์ตอนของคุณผิด หรือคุณยังไม่พลาดประเด็น สำคัญในการตีความหมายของคุณไป นับเป็นสิ่งสำคัญที่ขั้นตอนนี้เกิดในจุดนี้และ เวลานี้แทนที่จะเกิดขึ้นในช่วงก่อนหน้านี้ในกระบวนการตีความหมาย เพื่อว่าการ ตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคนอื่นจะไม่กลายเป็นแว่นในการอ่านพระคัมภีร์ ตอนนี้ของคุณ แม้จะเป็นความจริงที่ว่าผู้เขียนหนังสืออธิบายพระคัมภีร์เหล่านี้ มักจะเป็นนักวิชาการที่ได้รับการฝึกฝนมาเป็นอย่างดี แต่สิ่งนี้ก็ไม่ได้หมายความ ว่าคนเหล่านี้เท่านั้นที่ตีความหมายพระคัมภีร์ได้ "ถูกต้อง" นอกจากนี้ หนังสือ อธิบายพระคัมภีร์หลายเล่มมีการประยุกต์ใช้น้อยมากหรือแทบไม่มีเลย และแม้หลาย เล่มจะมีการประยุกต์ใช้ แต่คนเหล่านั้นก็ไม่ได้รู้จักสถานการณ์และบริบทของคุณ ด้วยเหตุนี้ เขาจึงไม่สามารถให้การประยุกต์ใช้ที่เหมาะสมและเป็นรูปธรรมแก่คุณได้ ถ้าเป้าหมายของคุณคือการมีความเข้าใจมากขึ้นและการประยุกต์ใช้ได้ดีขึ้น คุณต้อง ทุ่มเทให้กับกระบวนการทั้งหมดและจดจ่ออยู่กับพระวิญญาณบริสุทธิ์ด้วยใจอธิษฐาน

### ง. อะไรคือความเกี่ยวพัน (หรือความหมายแฝง) ทางด้านศาสนศาสตร์ของ การตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณ

อาจกล่าวได้ว่าทั้งขั้นตอนนี้และขั้นตอนต่อไปน่าจะเป็นขั้นตอนที่มีความ สำคัญที่สุด แต่กระนั้น ทั้งสองขั้นตอนนี้จะเป็นไปได้ (และจะได้ผลมากที่สุด) อย่าง แท้จริงก็ต่อเมื่อทั้งสองขั้นตอนนี้เกิดขึ้นในช่วงสุดท้ายของกระบวนการแห่งการรับ ฟังและการตีความนี้เท่านั้น ขั้นตอนนี้จะให้ข้อมูลกับคุณเพื่อให้ตอบคำถามต่าง ๆ ในขั้นตอนที่ 4n. และ 4 ข. ได้ถูกต้องมากขึ้นเช่นกัน ซึ่งคุณอาจต้องกลับไปดู หลังจากที่คุณตอบคำถามนี้แล้ว ณ จุดนี้ คุณกำลังพยายามที่จะตอบคำถาม 3 คำถาม เหมือนกับที่เราสำรวจไว้ในบทที่ 3 และบทที่ 4 ซึ่งได้แก่ (1) เราเรียนรู้อะไรเกี่ยวกับ พระลักษณะของพระเจ้า (2) เราเรียนรู้อะไรเกี่ยวกับแผนการของพระเจ้าสำหรับ สรรพสิ่งที่ทรงสร้างทั้งมวล (3) เราเรียนรู้อะไรเกี่ยวกับบทบาทของเราในเรื่องราว ที่เปิดเผยออกมา ข้อแตกต่างเดียวก็คือว่าคุณกำลังพิจารณาดูพระคัมภีร์ตอนของ คุณโดยเฉพาะเมื่อคุณตอบคำถามเหล่านี้

### จ. อะไรคือการประยุกต์ใช้ในทางปฏิบัติของการตีความหมายพระคัมภีร์ตอน นี้ของคุณ มีขั้นตอนใดบ้างที่เราต้องทำตามเพื่อสำแดงความจริงนี้ในบริบท ของคุณ

้นี่เป็นคำถามข้อใหญ่ที่ว่า "แล้วไงล่ะ" และเป็นโอกาสที่จะค้นหาแนวทาง ที่ชัดเจนและเป็นรูปธรรมของการประยุกต์ใช้ความจริงจากพระคัมภีร์ตอนนี้ใน บริบทของคุณ คุณต้องระมัดระวังที่จะไม่ทำให้การประยุกต์ใช้กว้างจนเกินไป การ พูดว่าพระคัมภีร์ตอนนี้เรียกร้องให้คุณอธิษฐานมากขึ้นหรือช่วยคนที่ขัดสนมากขึ้น อาจเป็นความจริง แต่เป็นการดีกว่า ถ้าคุณจะเจาะจงมากขึ้นและค้นหาแนวทาง ที่ทำให้ความเชื่อของคุณเข้มแข็งขึ้นด้วยเนื้อหาพระคัมภีร์ตอนนั้น โดยการทำให้ คุณก้าวออกไปจากความเคยซินของคุณ การประยุกต์ที่ดีมักเริ่มต้นกับการประเมิน ตนเองอย่างตรงไปตรงมา ตัวอย่างเช่น การเข้าใจว่าคุณอยู่ในจุดใดในการเดินทาง แห่งความเชื่อของคุณ อะไรคือการทดลองและความอ่อนแอของคุณ และเวลานี้ สิ่งใดมีอิทธิพลต่อคุณค่าและอัตลักษณ์ของคุณ สิ่งเหล่านี้จะทำให้การประยุกต์ใช้ ของคุณมีความเป็นส่วนตัวมากขึ้นซึ่งจะส่งผลกระทบต่อการเติบโตฝ่ายวิญญาณ ของคุณมากขึ้น ในทำนองเดียวกัน ถ้าคุณกำลังมุ่งที่จะประยุกต์ใช้การตีความหมาย พระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณกับชุมชนผ่านทางการสอน การเทศนา หรือการประกาศ คุณต้องเข้าใจชุมชนและประเมินความต้องการของชุมชนเพื่อปรับการประยุกต์ใช้ ของคุณให้เข้ากับบริบทได้มากขึ้น

#### วงจรของการตีความหมาย

หวังเป็นอย่างยิ่งว่า กระบวนการข้างต้นจะเป็นประโยชน์ในการซี้นำ เราไปสู่การตีความหมายที่สัตย์ซื่อและการประยุกต์ใช้ที่เกิดผลมากยิ่งขึ้น ผู้อ่าน บางคนอาจสังเกตเห็นแบบแผนรูปวงกลมหรือแบบขดเป็นวงภายในกระบวนการ ของการตีความนี้ เมื่อเปลี่ยนผ่านจากภาพใหญ่ไปไปสู่ภาพเล็กและกลับไปสู่ขั้นตอน นั้นหลาย ๆ ครั้ง เราเคลื่อนจากความเข้าใจก่อนหน้านี้ของเรา ไปสู่การถอดความ หมายของพระคัมภีร์ตอนหนึ่งตอนใด โดยเฉพาะในบริบทที่กว้างกว่าของพระคัมภีร์ ตอนนั้น ไปสู่การมองหาการตีความหมายที่เจาะจงในโครงสร้างด้านศาสนศาสตร์ ที่กว้างกว่า ไปสู่การประยุกต์ใช้ข้อมูลนี้ภายในชีวิตและงานรับใช้ของบุคคล ในแง่ ของการเคลื่อนที่ไปตามลำดับนี้เราได้รับการเชิญชวนให้กลับไปสู่จุดเริ่มต้นของ เราและประเมินความเข้าใจที่เรามีก่อนหน้านี้ใหม่อีกครั้งหนึ่ง ด้วยวิธีนี้ จึงมีความ เคลื่อนไหวและการขัดเกลาเรื่องความเข้าใจ การตีความ และประยุกต์ใช้พระคำของ พระเจ้าของเราอย่างต่อเนื่อง นี่คือวงจรของการตีความหมาย

## คำถามเพื่อการอภิปราย

- ใน "ช่องว่าง" ของการสื่อสารอย่างมีประสิทธิภาพทั้งห้าช่อง คุณมีปัญหา กับช่องว่างใดมากที่สุดในเรื่องความเข้าใจพระคัมภีร์ คุณจะทำให้ความ เข้าใจของคุณในด้านนี้ดีขึ้นได้อย่างไร
- มีสิ่งใดบ้างที่ทำให้คุณประหลาดใจเกี่ยวกับฉบับแปลสมัยใหม่ของพระคัมภีร์ ข้อมูลนี้ช่วยคุณอย่างไรบ้าง
- 3. อะไรคือความเข้าใจของคุณเกี่ยวกับการทำงานร่วมกันของผู้ตีความสมัย ใหม่กับพระวิญญาณบริสุทธิ์ในกระบวนการของการตีความหมาย
- คุณมีปัญหากับขั้นตอนใดบ้างใน ข้อแนะนำโดยย่อสำหรับการตีความหมาย พระคัมภีร์คุณคิดว่าเหตุใดคุณจึงมีปัญหากับขั้นตอนเหล่านี้
- 5. คุณคิดว่าขั้นตอนใดในข้อแนะนำมีประโยชน์ที่สุด เพราะอะไร
- 6. ถ้าคุณทำตามข้อแนะนำทั้งหมดในพระคัมภีร์ตอนของคุณ คุณรู้สึกอย่างไร เกี่ยวกับข้อสรุปของการตีความและการประยุกต์ใช้ที่คุณได้มา คุณเต็มใจที่ จะแบ่งปันสิ่งเหล่านี้กับชุมชนคริสเตียนของคุณเพื่อให้เขาประเมิน ท้าทาย และยืนยันการอ่านพระคัมภีร์ของคุณหรือไม่
- หตุใดวงจรการตีความหมายจึงมีความสำคัญในกระบวนการของการ ตีความ
- 8. อะไรคือประโยชน์สำหรับตัวคุณเอง สำหรับคริสตจักรของคุณ สำหรับค ริสตจักรโดยรวม และสำหรับโลกเมื่อคริสเตียนเอาจริงเอาจังมากขึ้นกับ กระบวนการของการตีความหมายพระคัมภีร์อย่างครบถ้วน

# บทที่ 6

# บทสรุป

ความเป็นจริงเกี่ยวกับพระวาทะที่มีชีวิตก็คือว่า ความจริงเรื่องนี้เคลื่อนไป ข้างหน้าด้วยการตรัสเข้าไปในชีวิตของผู้คนในยุคใหม่แต่ละยุคเมื่อเขามีส่วนร่วม ในเนื้อหาของความจริงนั้น เช่นเดียวกับยาโคบและคนอิสราเอลที่ค้นพบเอกลักษณ์ ของเขาในการปล้ำสู้กับพระเจ้า เราได้รับคำเซิญชวนให้ปล้ำสู้กับพระวาทะเช่นกัน<sup>49</sup> และในการทำเช่นนั้น เราค้นพบความสนิทสนมอย่างลึกซึ้งกับพระเจ้า และการพึ่งพิง พระองค์ แนวคิดนี้ ได้รับการสรุปใจความไว้ในถ้อยคำของดาวิด แจสเปอร์ ซึ่งพูด ถึงวิธีการที่ชาวยิวเข้าหาพระคัมภีร์ที่ว่า "ชาวยิวไม่ได้แสวงหาความหมายในถ้อยคำ มากนัก แต่เขามองเห็นจากถ้อยคำในรูปของการสนทนาแทนซึ่งเป็นการสนทนา ที่ไม่สิ้นสุดและไม่มีข้อสรุป เว้นแต่การสนทนานั้นจะถูกโอบล้อมอยู่ในความเงียบ ของพระเจ้าซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นและจุดจบของทุกสิ่ง"<sup>50</sup>

เหมือนที่ได้ตั้งข้อสังเกตไว้แล้วว่าพระคัมภีร์เป็นมากกว่าหนังสือที่หมด สภาพไปแล้ว ซึ่งเป็นแหล่งที่เราค้นหาข้อมูล พระคัมภีร์เป็นสถานที่พบปะที่เรา ค้นพบว่าพระเจ้าคือใครและเราคือใครในพระเจ้า ในที่นั้นเรามีคำเชิญชวนอย่าง ต่อเนื่องให้เปิดรับเอาพระวาทะที่มีชีวิตเพื่อรับการเปลี่ยนแปลงในการคิด การเป็น และการใช้ชีวิตของเรา ในการทำเช่นนั้น เรายอมให้พระเจ้าเป็นผู้มีอำนาจตัดสิน ใจคนสุดท้ายในชีวิตของเรา

### การตีความหมายแห่งความรัก

เมื่อเราพิจารณาถึงเรื่องราวสำคัญของพระคัมภีร์ในบทที่ 3 และบทที่ 4 เราเห็นความรักของพระเจ้าปรากฏอย่างชัดเจนตั้งแต่ต้นจนจบ ความจริงนี้สำคัญ มาก ถ้าความรักเป็นรากฐานว่าพระเจ้าคือใครและพระองค์ทรงทำอะไร (1 ยอห์น 4:9-10,16) และถ้าความรักเป็นหัวใจสำคัญของการเป็นคริสเตียนของเรา (มัทธิว 22:37-39) เราควรพิจารณาอย่างจริงจังว่าความรักนี้จะให้ข้อมูลกับการตีความ พระคัมภีร์ของเราอย่างไร ทั้งในการตีความบางส่วนและการตีความทั้งเล่ม ดังนั้นเรา จึงสามารถพูดถึงการตีความหมายแห่งความรักได้ ซึ่งความรักถูกนิยามโดยพระเจ้า และไม่ได้อยู่บนพื้นฐานของความรู้สึกดิ่มด่ำของมนุษย์หรือ "บางสิ่งบางอย่างทาง ด้านจิตใจ" นักวิชาการสมัยใหม่บางคนเสนอว่าความรักเป็นเหมือนแว่นขยายของ การอ่านพระคัมภีร์ของเรา<sup>51</sup> แต่เราสามารถแกะรอยแนวคิดนี้กลับไปสู่ออกัสติน ในราวปี คศ. 400 ซึ่งเขาได้กล่าวว่า "แล้วก็ ใครก็ตามที่คิดว่าเขาหรือเธอเข้าใจ พระคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์หรือบางส่วนของพระคัมภีร์นั้น แต่กลับตีความหมายพระคัมภีร์ เหล่านั้นว่า ไม่มีแนวโน้มที่จะสร้างความรักทวีดูณต่อพระเจ้าและต่อเพื่อนบ้านของ เรานี้ขึ้น คนเช่นนี้ยังไม่เข้าใจพระคัมภีร์เหล่านั้นตามที่เขาหรือเธอควรจะเข้าใจ"<sup>52</sup>

ออกัสตินเข้าใจว่าการตีความหมายของเราต้องยังคงซื่อสัตย์เป็นจริงกับ สิ่งที่เรารู้เกี่ยวกับพระเจ้าผ่านพระคัมภีร์ทั้งเล่ม เราได้กล่าวถึงประเด็นนี้แล้วใน ข้อแนะนำของการตีความหมายในบทที่ 5 (ขั้นตอนที่ 4ก. ข. ง.) เหมือนที่บอกไป แล้วว่า การอ่านพระคัมภีร์เชิงศาสนศาสตร์ในวงกว้างของเราทำหน้าที่เป็นเครื่อง ป้องกันการตีความหมายพระคัมภีร์ตอนหนึ่งตอนใดของเรา บางคนอาจถือว่า การตีความหมายแห่งความรักเป็นเรื่องไร้เดียงสาหรือมีเลศนัย โดยเฉพาะอย่าง ยิ่งเมื่อคำนึงถึงจุดสนใจของการถอดความหมายเพื่อค้นหาเจตนารมณ์ของผู้เขียน ออกัสตินมีคำตอบสำหรับเรื่องนี้เช่นกัน ท่านเขียนไว้ว่า "ในอีกด้านหนึ่ง ถ้าชาย หรือหญิงคนหนึ่งดึงความหมายออกมาจากพระคัมภีร์ที่อาจถูกนำไปใช้เพื่อสร้าง ความรัก แม้ว่าเขาหรือเธอไม่ได้พบความหมายที่แน่นอนซึ่งผู้เขียนตั้งใจที่จะกล่าวใน ที่นั้น...เขาหรือเธอก็พันข้อกล่าวหาของการหลอกลวงอย่างสิ้นเชิง"<sup>53</sup> พูดอีกอย่าง ก็คือ เรามักได้รับการทรงเรียกให้ผิดพลาดในด้านของความรักเสมอ

#### บทสรุป

้ถ้าเราเชื่อในทฤษฏีพลวัตเรื่องการดลใจ เราก็ยอมรับถึงความเป็นไปได้ว่า พระคัมภีร์บางตอนอาจสะท้อนให้เห็นถึงหลักศาสนศาสตร์และโลกทัศน์ของผู้เขียน ที่เป็นมนุษย์ แทนที่จะสะท้อนถึงภาพที่สมบูรณ์ของพระเจ้า นอกจากนั้น เรามั่นใจ ได้ว่าการตีความหมายของมนุษย์เรามักจะมีข้อบกพร่อง เมื่อเราตีความพระคัมภีร์ ตอนที่ยากจากมุมมองที่แตกต่างกัน เราอาจค้นพบการตีความหมายที่อยู่ในแนว เดียวกันกับเจตนารมณ์ของผู้เขียนและเรื่องราวสำคัญที่ครอบคลุม จอห์น เวสเลย์ มี วิธีการคล้ายคลึงกันเมื่อท่านต่อสู้กับหลักศาสน-ศาสตร์ที่ผิดพลาดเรื่องการกำหนด ไว้ล่วงหน้าของพระเจ้าซึ่งพยายามที่จะจำกัดการเลือกสรรของพระเจ้าไว้กับผู้ถูก เลือกสรรเพียงไม่กี่คน ซึ่งเป็นทัศนะที่เวสเลย์เชื่อว่าปฏิเสธความรักของพระเจ้าและ ้ไม่ได้รับการสนับสนุนจากพระคัมภีร์อย่างแท้จริง ท่านเขียนไว้ว่า "ไม่มีพระคัมภีร์ ตอนไหนที่สามารถให้ความหมายว่าพระเจ้าไม่ใช่ความรัก หรือที่ว่าพระเมตตาของ พระองค์ไม่ได้ครอบคลุมอยู่เหนือพระราชกิจของพระองค์"<sup>54</sup> ในฐานะคริสเตียน โดย เฉพาะอย่างยิ่งผู้คนที่มาจากมุมมองแบบเวสเลียน เรามีความรับผิดชอบที่ต้องค้นหา แนวทางเพื่อจะเข้าใจและอธิบายพระคัมภีร์ตอนที่ยาก ที่ดูเหมือนจะนำเสนอภาพที่ ขัดแย้งกันของพระเจ้า สิ่งนี้ "อาจกำหนดให้เราต้องยกระดับบางด้านของพระคัมภีร์ ที่ดูเด่นมีบทบาทสำคัญกว่าและมีหัวข้อที่ครอบคลุม เช่น ความรัก พระคุณ สันติสุข (ความยุติธรรม) และคุณค่าของมนุษย์ ตลอดจนเรื่องราวที่ครอบคลุมเกี่ยวกับการ ทรงรื้อฟื้นของพระเจ้าผ่านการมีส่วนร่วมของมนุษย์"⁵⁵

เหนือสิ่งอื่นใด เราต้องจำไว้ว่าเราเป็นพระฉายาของพระเจ้า (imago Dei) ในโลกของเรา คำพูดของเรา การกระทำของเรา และแม้กระทั่งการตีความหมายพระ คัมภีร์ของเรา ล้วนเป็นการนำเสนอภาพของพระเจ้าต่อโลกของเรา คำถามที่เราต้อง ถามตัวเราเองอยู่ตลอดเวลา (ทั้งเป็นส่วนตัวและเป็นส่วนรวม) ก็คือว่า "เรากำลัง แสดงให้เห็นพระเจ้าอย่างถูกต้องหรือไม่"

### สรุป

หวังว่าหนังสือเล็กๆ เล่มนี้ได้ปลูกฝังระดับของความมั่นใจไว้ภายในเรา แต่ละคน ด้วยการหนุนใจเราให้ศึกษาพระคัมภีร์อย่างครบถ้วนมากขึ้น 1 ยอห์น 4:18 เตือนเราให้ระลึกว่า "ในความรักนั้นไม่มีความกลัวแต่ความรักที่สมบูรณ์นั้น ก็ได้ขจัดความกลัวเสีย เพราะความกลัวเข้ากับการลงโทษและผู้ที่มีความกลัวก็ยัง ไม่มีความรักที่สมบูรณ์" เราไม่ควรกลัวที่จะเจาะลึกลงไปในพระคำของพระเจ้าเพื่อ เข้าใจพระองค์มากขึ้น และในการทำเช่นนั้นก็ทำให้เราเข้าใจตัวเราเองดีขึ้น ถ้าแรง จูงใจของเราคือการมีความสัมพันธ์อย่างแท้จริง เราก็สามารถเข้าหาพระเจ้าและ พระคัมภีร์ด้วยความกล้าหาญอย่างเคารพยำเกรง เราสามารถแน่ใจในความรักของ พระเจ้าที่มีต่อเราแต่ละคน และเราสามารถมั่นใจได้ว่าพระองค์จะเสด็จมาพบเราใน สภาพที่เราเป็นอยู่และทรงท้าทายเราให้เป็นเหมือนพระองค์มากขึ้น เราสามารถ แน่ใจได้ว่าพระเจ้าทรงปรารถนาที่จะเปลี่ยนแปลงเราและทรงใช้เราเพื่อกระทำพันธ กิจของพระเจ้า (missio Dei) ในโลก เราเป็นคริสตจักรและเราได้รับการทรงเรียก ให้สานต่อเรื่องราวของพระเจ้าในทุกที่ทุกแห่งที่พระเจ้าทรงวางตัวเราไว้

## คำถามเพื่อการอภิปราย

1. อะไรที่คุณเห็นว่าเป็นข้อดีและข้อเสียของการตีความหมายแห่งความรัก
 2. คุณจะประยุกต์ใช้การตีความหมายแห่งความรักกับเฉลยธรรมบัญญัติ
 20:10-18 และ 1 ซามูเอล 15:1-3 อย่างไร คุณจะประยุกต์ใช้การ
 ดีความหมายแบบนี้กับพระคัมภีร์ตอนอื่นหรือเรื่องอื่นหรือไม่

 ลุณจะสานต่อเรื่องราวของพระเจ้าอย่างเป็นรูปธรรมในบริบทของชุมชน ของคุณได้อย่างไร

# ข้อแนะนำสำหรับการอ่านเพิ่มเติม

### ผู้อ่านระดับต้น

- Fee, Gordon D. and Douglas Stuart. *How to Read the Bible for All Its Worth.* Third edition. Grand Rapids: Zondervan, 2003.
- Hamilton, Adam. *Making Sense of the Bible: Rediscovering the Power of Scripture Today.* New York: HarperOne, 2014.
- McKnight, Scot. The *Blue Parakeet: Rethinking How You Read the Bible*. Grand Rapids: Zondervan, 2008.
- Schenck, Kenneth. *Making Sense of God's Word*. Indianapolis: Wesleyan Pub lishing House, 2009.
- Thompson, David L. *Bible Study that Works*. Anderson, IN: Francis Asbury, 1994.

### ผู้อ่านระดับกลางถึงระดับสูง

- Bartholomew, Craig G. and Michael W. Goheen, *The Drama of Scripture: Finding Our Place in the Biblical Story*, second edition (London: SPCK, 2014).
- Callen, Barry L. and Richard P. Thompson, eds. *Reading the Bible in Wesleyan Ways: Some Constructive Proposals.* Kansas City: Beacon Hill Press, 2004.
- Green, Joel B. Reading Scripture as Wesleyans. Nashville: Abingdon, 2010.
- Lodahl, Michael. *The Story of God: A Narrative Theology*. Second edition. Kansas City: Beacon Hill Press, 2008.
- Varughese, Alex, et al., eds. *Discovering the Bible: Story and Faith of the Biblical Communities.* Kansas City: Beacon Hill, 2006.
- Wall, Robert W. and David R. Nienhuis, eds. A Compact Guide to the Whole Bible: Learning to Read Scripture's Story. Grand Rapids: Baker Academic, 2015.
- Wright, N. T. *Scripture and the Authority of God: How to Read the Bible Today.* New York: HarperOne, 2011.

# ภาคผนวก 1

# ข้อแนะนำโดยย่อสำหรับ การตีความหมายพระคัมภีร์

- 1. ภารกิจในขั้นแรก
  - ก. เริ่มต้นด้วยการเลือกพระคัมภีร์หนึ่งตอนเพื่อตีความหมาย
  - ข. ใช้เวลาในการอธิษฐานและทูลขอการทรงนำของพระวิญญาณบริสุทธิ์เมื่อ ดุณอ่านและตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้
  - ค. อ่านหนังสือพระคัมภีร์ตั้งแต่ต้นจนจบหลาย ๆ รอบเพื่อทำความเข้าใจหัวข้อ
     ใหญ่และการลื่นไหลของหนังสือ
  - เขียนข้อสันนิษฐานต่างๆ ที่คุณมีเกี่ยวกับพระคัมภีร์ตอนนั้นหรือเกี่ยวกับ หนังสือเล่มนั้นทั้งเล่ม (สิ่งนี้รวมถึงแนวคิดต่างๆ ที่คุณเคยได้ยินมาจากคน อื่นผ่านคำเทศนา หนังสือ และอื่นๆ พยายามวางสิ่งเหล่านี้ไว้ก่อนสักครู่หนึ่ง เนื่องจากข้อมูลเหล่านี้มักจะควบคุม/ปรับเปลี่ยนการตีความหมายของคุณ)
- 2. โลกที่อยู่ข้างหลังเนื้อหาพระคัมภีร์: คำถามบนพื้นฐานทางประวัติศาสตร์
  - ก. ใครคือผู้เขียนและเรารู้อะไรบ้างเกี่ยวกับตัวผู้เขียน
  - ข. ใครคือผู้อ่านและเรารู้อะไรบ้างเกี่ยวกับพวกเขา
  - ค. หนังสือเล่มนี้เขียนขึ้นเมื่อไหร่และมีอะไรสำคัญเกี่ยวกับช่วงเวลานี้สำหรับ ผู้เขียนและผู้อ่าน

- ง. อะไรคือจุดประสงค์ทั่วไปของหนังสือเล่มนี้ (ผู้เขียนต้องการที่จะบรรลุถึง สิ่งใดผ่านทางหนังสือเล่มนี้)
- มีประเด็นทางด้านศาสนา วัฒนธรรม หรือประวัติศาสตร์อื่นใดหรือไม่ที่ต้อง รับการตรวจสอบเพิ่มเติมเพื่อช่วยคุณให้เข้าใจบริบทของผู้เขียน ผู้อ่าน พระ คัมภีร์ตอนนี้ หรือหนังสือทั้งเล่ม
- 3. โลกภายในเนื้อหาพระคัมภีร์: คำถามบนพื้นฐานของวรรณกรรม
  - n. หนังสือเล่มนี้และพระคัมภีร์ตอนที่คุณกำลังตรวจสอบอยู่ในวรรณกรรม ประเภทใด (เรื่องราว บทกวี ธรรมบัญญัติ พระกิตติคุณ และอื่นๆ)
  - ข. เมื่อมองดูหนังสือทั้งเล่ม อะไรคือหัวข้อหลักและหัวข้อรองของหนังสือเล่มนี้ (ปกติสิ่งนี้จะเป็นยุทธวิธีสำหรับการทำให้เป้าหมายสำเร็จ)
  - ค. เมื่อมองดูบริบทใก<sup>่</sup>ล้เคียง (พระคัมภีร์ตอนที่อยู่ก่อนและอยู่หลังพระคัมภีร์ ตอนนี้) พระคัมภีร์ตอนต่างๆ เหล่านี้ช่วยคุณให้เข้าใจพระคัมภีร์ตอนของ คุณดีขึ้นหรือไม่
  - มี่ถ้อยคำ วลี หรือแนวคิดที่ปรากฏช้าแล้วซ้ำอีกในพระคัมภีร์ตอนนี้ของ คุณ ในบริบทใกล้เคียง หรือในหนังสือทั้งเล่มหรือไม่ สิ่งเหล่านั้นเชื่อมโยง กันอย่างไร
  - มีการอ้างอิงหรือการพาดพิงถึงเนื้อหาพระคัมภีร์ในพระคัมภีร์ตอนนี้หรือ ไม่ (บ่อยครั้งสิ่งนี้มักจะปรากฏอยู่ในรูปของเชิงอรรถ) อะไรคือบริบทของ เนื้อหาที่ถูกอ้างอิง มีถ้อยคำ หัวข้อ หรือแนวคิดทางด้านศาสนศาสตร์ที่ เชื่อมโยงกันหรือไม่ คุณวินิจฉัยได้หรือไม่ว่าเหตุใดจึงมีการอ้างอิงเนื้อหานี้ (บ่อยครั้งมักจะใช้การอ้างอิง [1] เพื่อดึงผู้อ่านเข้าไปในเรื่องราวก่อนหน้านี้
  - [2] เพื่อสนับสนุนข้อโต้แย้งที่มีอยู่ในปัจจุบัน [3] เพื่อให้ข้อเปรียบเทียบ) ฉ. เมื่อนำข้อมูลทั้งหมดเหล่านี้มาพิจารณาแล้ว อะไรคือแนวคิดที่เป็นกุญแจ สำคัญในพระคัมภีร์ของคุณตอนนั้น (ถ้าคุณกำลังศึกษาพระคัมภีร์ตอนที่ ยาวกว่า ควรแบ่งเนื้อหาพระคัมภีร์ออกเป็นโครงร่างที่มีตอนแยกย่อยออกไป ใส่ชื่อหัวข้อให้กับแต่ละตอนที่ครอบคลุมแนวคิดหลักของตอนนั้น คุณอาจ ลองเขียนการถอดความเชิงดีความหมายของพระคัมภีร์ตอนนั้นได้เช่นกัน)

- ช. แนวคิดที่เป็นกุญแจสำคัญเหล่านี้ตรงกับจุดประสงค์ทั่วไปที่ผู้เขียนกำลัง พยายามจะทำให้สำเร็จในหนังสือเล่มนี้อย่างไร สิ่งนี้ตรงกันไหม ถ้าไม่ มี แนวทางอื่นใดที่จะตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้หรือไม่
- ซ. เขียน "คำพูดสรุป" ที่พยายามจะจับใจความแนวคิดที่เป็นกุญแจสำคัญของ พระคัมภีร์ตอนนั้นด้วยคำพูดของคุณเอง
- 4. โลกที่อยู่ข้างหน้าเนื้อหาพระคัมภีร์: คำถามบนพื้นฐานด้านศาสนศาสตร์
  - ก. การตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณตรงกับเรื่องราวด้านศาสนศาสตร์ โดยรวมของพระคัมภีร์อย่างไร สิ่งนี้ตรงกันไหม ถ้าไม่ มีแนวทางอื่นใดที่จะ ตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้หรือไม่
  - การตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณตรงกับโลกทัศน์ด้านศาสนศาสตร์ ของคุณอย่างไร สิ่งนี้ตรงกันไหม ถ้าไม่ มีแนวทางอื่นใดที่จะตีความหมาย พระคัมภีร์ตอนนี้หรือไม่ หรือ ถ้าไม่ คุณต้องสำรวจจุดยืนทางด้านศาสน ศาสตร์ของคุณใหม่หรือไม่
  - ค. คนอื่นพูดถึงพระคัมภีร์ตอนนี้ไว้ว่าอย่างไรบ้าง สิ่งที่คนเหล่านั้นพูดไว้มี สิ่งใดที่ทำให้คุณจำเป็นต้องสำรวจพระคัมภีร์ตอนนี้ใหม่โดยคำนึงถึงข้อมูล ใหม่ชิ้นนี้
  - ง. อะไรคือความเกี่ยวพัน (หรือความหมายแฝง) ทางด้านศาสนศาสตร์ของ การตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ของคุณ (สิ่งนั้นสอนอะไรคุณเกี่ยวกับ พระเจ้า แผนการของพระเจ้า และบทบาทของมนุษย์)
  - จ. อะไรคือการประยุกต์ใช้ในทางปฏิบัติของการตีความหมายพระคัมภีร์ตอนนี้ ของคุณ มีขั้นตอนใดบ้างที่เราต้องทำเพื่อสำแดงและดำเนินชีวิตตามความ จริงนี้ ในบริบทของคุณ

# ภาคผนวก 2

# เว็บไซต์ออนไลน์ที่เชื่อถือได้

### แหล่งข้อมูลสำหรับการศึกษาพระคัมภีร์

- Ancient Near Eastern Sacred Texts: www.sacred-texts.com/ane
- Best Commentaries: www.bestcommentaries.com
- Bible Gateway: www.biblegateway.com
- Bible Study Tools: www.biblestudytools.com
- Biblical Studies: www.biblicalstudies.org.uk/index.html
- Blue Letter Bible: www.blueletterbible.org
- Catholic Resources: catholic-resources.org/Bible/Exegesis.htm
- Christian Classics Ethereal Library: www.ccel.org
- Early Christian Writings: www.earlychristianwritings.com
- Early Jewish Writings: www.earlyjewishwritings.com
- Genre Guide: www.whdl.org/sites/default/files/media/Bangkok 2017-Fringer-Handout Genre Criticism.pdf
- NT Gateway: www.ntgateway.com
- N. T. Wright Page: ntwrightpage.com
- OT Gateway: www.otgateway.com/pentateuch.htm

#### มีส่วนร่วมในเรื่องราวของพระเจ้า

- OT Story: otstory.wordpress.com/web-resources-for-ot-studies
- Paul and Scripture: paulandscripture.blogspot.com
- The Paul Page: www.thepaulpage.com

### แหล่งข้อมูลเกี่ยวกับเวสเลียน

- A Plain Account Lectionary: www.aplainaccount.org
- Australasian Centre for Wesleyan Research: acwr.edu.au
- Christian Resource Institute: www.crivoice.org/index.html
- Didache: didache.nazarene.org
- Methodist and Wesleyan Studies Collection: www.globethics.net/web/ gtl/collections/methodist-and-wesleyan-studies-collection
- NTS Center for Pastoral Leadership: cpl.nts.edu/index.php/resources
- Seedbed: www.seedbed.com
- The Discipleship Place: discipleshipplace.org
- Wesleyan Holiness Digital Library: whdl.org
- Wesley Center Online: wesley.nnu.edu

# หมายเหตุ

- 1 James Barr, *The Semantics of Biblical Language* (London: SCM Press, 1983), esp. 206-65. Note also the importance of Semantic range in determining meaning.
- 2 N. T. Wright, "How Can the Bible be Authoritative? (The Laing Lecture for 1989)," *Vox Evangelica* 21 (1991): 9.
- 3 Cf. N. T. Wright, *Scripture and the Authority of God: How to Read the Bible Today* (New York: HarperOne, 2011), 20. Wright says, "the phrase 'authority of scripture' can make Christian sense only if it is a shorthand for 'the authority of the triune God, exercised somehow *through* scripture," emphasis his.
- 4 Daniel Castelo and Robert W. Wall, "Reading the Bible as Scripture," in *A Compact Guide to the Whole Bible: Learning to Read Scripture's Story*, edited by Robert W. Wall and David R. Nienhuis (Grand Rapids: Baker Academic, 2015), 25.
- 5 Paul Enns, *The Moody Handbook of Theology*, revised and expanded (Chicago: Moody, 2008), 158-59.
- 6 H. Orton Wiley, *Christian Theology*, Volume 1 (Kansas City: Beacon Hill, 1940), 176.
- 7 Roger E. Olsen, "Is the Bible 'Inerrant' or 'Infallible'?," found at *http://www.patheos.com/blogs/rogereolson/2015/11/is-the-bible-iner-rant-or-infallible* (accessed 20 March 2018).
- 8 Church of the Nazarene, Manual 2017–2021: History, Constitution, Government, Sacraments and Rituals (Kansas City: Nazarene Publishing House, 2017), 27. This statement closely aligns with the statement of the United Methodist Church, which closely aligns with the statement of the Anglican Church, from which John Wesley came.
- 9 See Michael Lodahl, *All Things Necessary to Our Salvation: The Hermeneutical and Theological Implications of the Article on the Holy Scriptures in the Manual of the Church of the Nazarene* (San Diego: Point Loma, 2004), 29-31.

- 10 The numbers in this chart indicate the standard order in which these 24 books are found in the Hebrew Bible. Sometimes these are divided differently with Judges-Ruth and Jeremiah-Lamentations combined giving a total of only 22 books.
- 11 Dating of the biblical books varies considerably. For example, some maintain a much later starting date ranging from 1200 750 BC, and some maintain an earlier ending date of around 400 BC.
- 12 Cf. Michael J. Broyde, "Defilement of the Hands, Canonization of the Bible, and the Special Status of Esther, Ecclesiastes, and Song of Songs," *Judaism* 44.1 (1995): 65-79. Some other books may have been considered authoritative by early Jewish Rabbis and especially the Hebrew version of Wisdom of Ben Sira. See Michael Satlow, "The Wisdom of Ben Sira: How Jewish?," found at: *https://thetorah. com/the-wisdomof-ben-sira-how-jewish* (accessed 18 January 2018).
- 13 Roger T. Beckwith, *The Old Testament Canon of the New Testament Church: and its Background in Early Judaism* (Eugene, OR: Wipf & Stock, 2008), 76-77.
- 14 We should also note the significance of the Dead Sea Scrolls, which were discovered in a series of caves near Qumran in the 1940's and 50's. Of the more than 800 manuscripts discovered there, about 220 were copies of Old Testament books, which included all but Esther and Nehemiah.
- 15 Craig L. Blomberg, Can We Still Believe the Bible? An Evangelical Engagement with Contemporary Questions (Grand Rapids: Brazos, 2014), 47-51. Nevertheless, there does appear to be allusions to these books in the New Testament.
- 16 James H. Charlesworth, "The Wesleys and the Canon: An Unperceived Openness," *Proceedings of the Charles Wesley Society* 3 (1996): 63-88.
- 17 This quotation has been modernised. It is attributed to Jerome in various places including the Anglican Communions "Thirty-nine Articles of Religion," found at: *http://www.anglicancommunion. org/media/109014/Thirty-Nine-Articles-of-Religion.pdf* (accessed 4 February 2018).

- 18 Blomberg, Can We Still Believe the Bible, 55-56.
- 19 Lee M. McDonald, "Lists and Catalogues of New Testament Collections," in *The Canon Debate*, ed. Lee M. McDonald and James A. Sanders (Peabody, MA: Hendrickson, 2002), 591-98.
- 20 Wright, Scripture and the Authority of God, 116.
- 21 For a fuller picture of this loving, relational God see: Rob A. Fringer and Jeff K. Lane, *Theology of Luck: Fate, Chaos, and Faith* (Kansas City: Beacon Hill, 2015).
- 22 Paul R. Williamson, *Sealed with an Oath: Covenant in God's Unfolding Purpose* (Downers Grove: InterVarsity, 2007), 44.
- 23 Gordon J. Wenham, *Exploring the Old Testament, Volume 1: A Guide to the Pentateuch* (Downers Grove: InterVarsity, 2003), 86.
- 24 John Goldingay, Old Testament Theology Volume 1: Israel's Gospel (Downers Grove: IVP Academic, 2003), 534-538.
- 25 Cf. Goldingay, Israel's Gospel, 544-548.
- 26 Carol Meyers, "Temple, Jerusalem," *The Anchor Bible Dictionary Volume 6 Si-Z*, edited by David N. Freedman (New York: Doubleday, 1992): 350-369
- 27 See Fringer and Lane, Theology of Luck, 69-72.
- 28 Dennis Bratcher, "Patterns for Life: Structure, Genre, and Theology in Psalms," found at: *http://www.crivoice.org/psalmgenre.html#Lament* (accessed 11 January 2018).
- 29 Alex Varughese, et al., eds., *Discovering the Bible: Story and Faith of the Biblical Communities* (Kansas City: Beacon Hill, 2006), 185.
- 30 Gordon D. Fee and Douglas Stuart, *How to Read the Bible for All Its Worth*, Third Edition (Grand Rapids: Zondervan, 2003), 187.
- T. F. Torrance, *Incarnation: The Person and Life of Christ*, ed. Robert T. Walker (Downers Grove: InterVarsity, 2008), 95, 106.
- 32 Ajith Fernando, Acts, The NIV Application Commentary (Grand Rapids: Zondervan, 1998), 90-91.

- 33 Cf. Richard S. Briggs and Joel N. Lohr, eds., *A Theological Introduction to the Pentateuch: Interpreting the Torah as Christian Scripture* (Grand Rapids: Baker Academic, 2012), 47-49.
- 34 Dean Flemming, *Recovering the Full Mission of God: A Biblical Perspective on Being, Doing and Telling* (Downers Grove: IVP Academic, 2013), 135.
- 35 G. R. Beasley-Murray, *Gospel of Life: Theology in the Fourth Gospel* (Peabody, MA: Hendrickson, 1991), 82.
- 36 Scot McKnight, *1 Peter*, The NIV Application Commentary (Grand Rapids: Zondervan, 1996), 23-24.
- 37 For more information on this subject see: Hugh Halter and MattSmay, And: The Gathered and Scattered Church (Grand Rapids: Zondervan, 2010).
- 38 Michael J. Gorman, Reading Revelation Responsibly: Uncivil Worship and Witness: Following the Lam into the New Creation (Eugene, OR: Cascade Books, 2011), 38.
- 39 For more information on this subject see: Fee and Stuart, *How to Read the Bible*, 33-55; and Michael J. Gorman, *Elements of Biblical Exegesis: A Basic Guide for Students and Ministers*, Revised and Expanded Edition (Grand Rapids: Baker Academic, 2009), 35-59.
- 40 Masoretic Text for Hebrew and Textus Receptus for Greek
- 41 See Lincoln H. Blumell, "A Text-Critical Comparison of the King James New Testament with Certain Modern Translations," *Studies in the Bible and Antiquity* 3 (2011): 67-126, for a list of the 21 most significant differences.
- 42 Fee and Stuart, *How to Read the Bible*, 40, emphasis theirs.
- 43 The masculine pronoun is used because it is believed that all the biblical authors were male. Although, some have argued a female for the writing of the book of Hebrews.
- 44 Gordan D. Fee, *New Testament Exegesis: A Handbook for Students and Pastors*, Third Edition (Louisville: Westminster John Knox, 2002), 1.
- 45 For more on Hermeneutics see: Anthony C. Thiselton, *Hermeneutics: An Introduction* (Grand Rapids: Eerdmans, 2009).

- 46 This "guide" is a significantly modified and simplified version of the one found in Jeannine K. Brown, *Scripture as Communication: Introducing Biblical Hermeneutics* (Grand Rapids: Baker Academic, 2007), 275-80.
- 47 Additionally, see Fee and Staurt, How to Read the Bible for All Its Worth.
- 48 David B. McEwan, *Exploring a Wesleyan Theology*. Frameworks for Lay Leadership, edited by Rob A. Fringer (Lenexa, KS: Global Nazarene Publications, 2017).
- 49 Geoffrey Hartman, *The Third Pillar: Essays in Judaic Studies* (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2011), 17-31.
- 50 David Jasper, *A Short Introduction to Hermeneutics* (Louisville: Westminster John Knox, 2004), 25-26.
- 51 E.g., N. T. Wright, *The New Testament and the People of God* (Minneapolis: Fortress, 1992), 64; Alan Jacobs, *A Theology of Reading: The Hermeneutics of Love* (New York: Routledge, 2002).
- 52 Augustine, On Christian Doctrine, I.36.40, found at: *http://www.ccel. org/ccel/augustine/doctrine.xxxvi.html* (accessed on 26 January2018).
- 53 Augustine, On Christian Doctrine, I.36.40, found at: *http://www.ccel. org/ccel/augustine/doctrine.xxxvi.html* (accessed on 26 January 2018).
- 54 John Wesley, "Sermon 110: Free Grace," *The Works of John Wesley: Volume 3, Sermons III 71-114*, ed. by Albert C. Outler (Nashville: Abingdon, 1986), 556.
- 55 Fringer and Lane, *Theology of Luck*, 178.

### กรอบความคิดสำหรับผู้นำฆราวาส

# เกี่ยวกับผู้เรียบเรียง

Rob A. Fringer (Ph.D) อาจารย์และวิทยากรหลักในสาขาวิชา Biblical Studies และ Biblical Language แห่งวิทยาลัยพระคริสตธรรมนาซารีน (NTC) ในเมือง บริสเบน ประเทศออสเตรเลีย ท่านเป็นผู้รับใช้สถาปนาในคริสตจักรนาซารีนและ มีประสบการณ์ในงานอภิบาลด้านการสร้างสาวกกับเยาวชนและผู้ใหญ่และการ ประกาศกับชุมชนเป็นเวลา 15 ปี ท่านเป็นผู้ร่วมเขียนหนังสือเรื่อง Theology of Luck: Fate, Chaos, and Faith และ The Samaritan Project ซึ่งจัดพิมพ์โดยสำนัก พิมพ์ Beacon Hill Press แห่งเมืองแคนซัสซิตี้ ท่านสมรสกับคุณเวเนซา พร้อมกับ บุตรสาวหนึ่งคน (เซียร์รา) และบุตรชายหนึ่งคน (เบรนเดน)

# 

# ที่รวมอยู่ในชุดกรอบความคิดสำหรับผู้นำฆราวาส

มีส่วนในเรื่องราวของพระเจ้า

### Rob A. Fringer

เจาะลึกศาสนศาสตร์สายเวสเลียน David B. McEwan

ประมวลศาสนศาสตร์ของพันธกิจและภาวะผู้นำ

### Bruce G. Allder

เข้าสู่พันธกิจของพระเจ้า

### Richard Giesken

แสดงออกถึงอัตลักษณ์นาซารีน

### Floyd Cunningham

เปิดรับหลักคำสอนเรื่องความบริสุทธิ์ David B. McEwan and Rob A. Fringer